







# مقدمة

#### بقلم بول ديمييفيل

### أستاذ في الكوليج دي فرانس مدير الدراسات البوذية في مدرسة الدراسات العليا

إليكم دفاعاً عن البونية صممه فكر حديث جريء هو فكر واحد من ممثلى البوذية الأكثر كفاءة والأكثر استنارة. فقد تلقى المبجل راهولا، حسب كل القواعد، تكوينه التقليدي كراهب بوذي في سيلان، وتقلد مناصب سامية في واحد من المعاهد الرئيسية الرهبانية في هذه الجزيرة التي ازدهرت فيها «الشريعة الصالحة» منذ زمن آسوكا، وحافظت على كل حيويتها حتى أيامنا. وما أن تغذى بالتقليد حتى حرص، في ذلك الزمن الذي وضعت فيه كل التقاليد موضع التساؤل، على أن يقارنه مع فكر العلم الحديث وطرائقه فانتسب إلى جامعة سيلان. وفيها حصل على شهادتي البكالوريوس فى الفنون والدكتوراه في الفلسفة في أطروحة متبحرة جداً عن تاريخ البوذية في سيلان. وفي بعثة جامعية إلى الهند أصبح على احتكاك مع معتنقى «أداة النقل الكبرى»، وهي ذلك الشكل من البوذية السائدة في الشرق الأقصى بدءاً من التيبت، فرغب في أن يطلع على النصوص التيبيتية والصينية لتوسيع نزعته إلى توحيد المذاهب، ومنحنا الشرف في مقدمة إلى جامعة باريس من أجل تحضير دراسة عن أسانغا، فيلسوف «أداة النقل الكبرى»، الشهير الذي عاش في شمال غربي الهند في القرن الرابع من عصرنا، والذّي لايمكنّ الحصول على مؤلفاته الرئيسية إلا في ترجماتها التيبيتية والصينية. وها هو ذا يقضى بيننا ثماني سنوات يرتدى خلالها ثوبه الأصفر العنوان الأصلي للكتاب: L'ENSEIGNEMENT DU BOUDDHA D'APRES LES TEXTES LES PLUS ANCIENS

(أي ثوب الرهبان البوذيين) ويستنشق هواء الغرب، باحثاً في أغلب الظن، في مرآتنا القديمة المضطربة، عن انعكاس عالمي للدين الذي هو دينه.

إن الكتاب الذي أبدى لي رغبته بأن أقدمه للجمهور الغربي هو عرض رائع ومقبول من الجميع للمبادئ الرئيسية للبوذية كما ؤجدت عرض رائع ومقبول من الجميع للمبادئ الرئيسية للبوذية كما ؤجدت التقليد» AGAMA وباللغة ألهائية «الجسم القانوني» AYKKAYA، وهي التم يرجع إليها المبجل راهولا دائماً وربما حصراً. وسلطان هذه كانت وستبقى عديدة، ولكنها لاتحيد عن هذه النصوص إلا وهي عازمة على تفسير أفكارها الكامنة وراء الحرف. وقد استطاع هذا للتقسير أن يتنوع أثناء انتشار البوذية خلال القرون والمساحات النفسير أن يتنوع أثناء انتشار البوذية خلال القرون والمساحات الراسعة. وقد اتخذت هذه العقيدة أو «القانون الصالح» أكثر من الواسعة. وقد اتخذت هذه العقيدة أو «القانون الصالح» تكثر من طويها، ولكن هذه البوذية الإنسانية العقلانية السقراطية في بعض بأنحاء الإنجيلية في نواح أخرى، أو أيضاً تكاد تكون علمية، إنما المبجل راهولا إلا أن يتركها تتكلم.

والتفسيرات التي أضافها إلى هذه الاستشهادات والتي هي دائماً صحيحة وبدقيقة هي كذلك واضحة وبسيطة ومباشرة ومعصومة من كل تحذلق وتكلف، ولكن بعضها يمكن أن يخضع للنقاش، كما فعل عندما أراد أن يجد في المصادر الهالية كل مبادئ «أداة النقل الكبري» (أي بوذية الماهاياتا المنتشرة في التبيت والصين واليابان)، ولكن إلفته مع هذه المصادر تسمع له أن يأتي بجديد في هذا الشأن. فهو يتوجه إلى الإنسان الحديث، ولكنه يحتفظ بالحاحه على التقاربات التي أشار إليها هنا وهناك والتي يمكنها أن تكون ناتجة والرجودية وعلم التحليل النفسي. وعلى القارئ أن يدحكم والإلحادية والرجودية وعلم التحليل النفسي. وعلى القارئ أن يدحكم على الحداثة وإمكانات الاقتباس لدى عقيدة عرضها في هذا الكتاب عن «الدين الصحيح» وهي في مراكر إ

### مدخل

نشاهد اليوم في العالم كله اهتماماً متزايداً باليوزية. فقد 
تشكلت جمعيات وجماعات بحث، وظهرت كمية من الكتب المكرسة 
لتعاليم بوذا. ويمكننا مع ذلك أن ناسف لأن معظم هذه المؤلفات، 
سواء كتب المؤلفين غير المؤهلين ولا الأكفاء، أو أولئك الذين 
يعالجون موضوعهم بافكار مسبقة ماخوذة من ديانات أخرى، 
فهؤلاء مسوقون إلى تفسيرات خاطئة وعروض غير أمينة. وهكذا 
وُجد أستاذ للديانات المقارنة كتب حديثاً كتاباً عن البوذية قدّم فيه 
ناندا تلميذ بوذا المخلص الذي كان راهباً (بهيكهو) على أنه 
علماني ... ويستطيع القارئ أن يتخيل بأية صفة يمكن أن تكون 
الصورة التي تعطيها مثل هذه المؤلفات عن البوذية.

لقد حاولت في هذا الكتاب الصغير أن أتوجه قبل كل شيء إلى القارئ المثقف الذي لايملك معرفة خاصة عن الموضوع، فقد يكون راغباً في معرفة ما علمه بوذا في الواقع. وفي نيتي أن أجتهد في إعطاء عرض مخلص ودقيق ومختصر وبسيط ومباشر ما أمكنني ذلك مستحد من كلام بوذا نفسه، كما نقل الينا في «التيبيتاكا»، وهي مجوعة النصوص المكتربة باللغة الهائية القديمة التي أجمع الباحثون على اعتبارها السجلات الاقدم عن تعاليم بوذا. وقد الستحرت توثيق هذا العمل واستشهاداته مباشرة من هذه النصوص الاصلعة.

لقد فكرت كذلك بالقارئ الذي قد يُريد، بسبب حصوله على بعض المعرفة عن تعاليم بوذا، أن يعمق هذه المعرفة. وبينت من أجل هذه الغاية، سواء في صلب الكتاب أو في معجم بسيط في آخره، المصطلحات الرئيسية في اللغة الهائية، كما أنني أعطيت في أسفل الصفحات مصادر النصوص الأصلية.

في هذا العمل واجهت صعوبات مختلفة، إذ حاولت أن أتجنب الإفارط في التقنية والإفراط في الابتذال والتعميم في الوقت نفسه. الإفراط في الحربة الله والتعميم في الوقت نفسه. ورن أن أضحي مع ذلك بشيء من جوهر خطابات بوذا أو من شكلها. وعندما كنت أكتب هذا الكتاب كانت النصوص القديمة حاضرة على الدوام في ذاكرتي. وقد حافظت بترو وعزم على المترادفات والتكرارات التي تصير كلام بوذا كما وصلت البنا عبر السترادفات والتكرارات التي تصير كلام بوذا كما وصلت البنا عبر السترادفات والمتكرا الذي كان القارية كان المتعملة المعلم"، ومع محافظتي على اتباع النصوص الأصلية على يستعمله المعلم"، ومع محافظتي على اتباع النصوص الأصلية على يستعمله المعكر، قد وهذر جهدت على أن أجعل ترجماتي لها ميشرة ومقروءة.

ولكن ثمة نقطة إذا تجاوزها المرء يتعرض في بحثه عن البساطة لأن يضيع المعنى الخاص الذي أراد بوذا نشره. وعلى أساطة لأن يضيع المعنى الخاص «تعاليم بوذا» نقد فكرت أن من الضم الضروري أن آتي بكلام المعلم نفسه والوجره التي استعمله بها أكثر من عنايتي بأن أقدمه في ترجمة تهدف إلى تسهيل فهمه وتشوه معناه.

لقد عالجت في هذا الكتاب، تقريباً، كل ما هو مقبول بوجه عام لأن يكون مكوناً لتعاليم بوذا الجوهرية. وذلك يشمل المبادئ الأربعة للحقائق النبيلة، والصراط الثماني النبيل، والمجموعات الخمس، والكارما، والبعث، والإنتاج المشروط، ومبدأ «اللاذات». ومبدأ (بناء

الانتباه). وسيصادف القارئ طبعاً في المناقشة تعابير قد لاتكون مالوفة لدى القارئ الغربي، فأنا أرجوه إذن، إذا كان الموضوع يهمه، أن يقرأ في بداية الأمر الفصل الأساسي، ثم ينتقل منه إلى الفصول الخامس والسابع والثامن ليعود بعد ذلك إلى الفصول الثاني والثالث والرابع والسادس، وذلك عندما يصبع المعنى العام أكثر وضوحاً وأكثر بداهة. وقد لايكون من الممكن كتابة كتاب عنا عليه بوذا دون معالجة المبادئ التي تتقوق الثير اقادا والماهايانا على قبولها على أنها أساسية في طريقة تفكير كل واحدة منهما.

إن عبارة «فيراقادا» التي تسمى كذلك «الهينايانا» و«واسطة النقل الصغيرة» PETIT VEHICULE ، لم تعد الآن مستعملة في أوساط الخبراء والمطلعين الذين يترجمونها «مدرسة القدماء» (THERA)، ويترجمون «المامايانا» به «واسطة النقل الكبيرة» GRAND VEHICULE، وتدل هاتان العبارتان على الشكلين وتعتبر الثيراقداد الهوئية اللذين نصادفهما الآن في العالم المعاصر تنتشر في سيلان (سيريلانكا) وبريطانيا وتايلاند وكمبوديا ولاوس وشيتاغونغ في باكستان الشرقية (بنغلاديش)، بينما تنتشر المامايانا (التي تطورت بعد ذلك بقليل) في البلاد البوذية الأخرى كالصمايانا (التي تطورت بعد ذلك بقليل) في البلاد البوذية الأخرى بينما تنتشر بماتين والمابان والتيب ومنفوليا وغيرها. وهناك بعض الفروق بين هاتين المدرستين وخاصة فيما يتعلق بالمعتقدات والممارسات والرهبانيات، أما في التحاليم الأكثر أهمية والمعروضة هنا في هذا والماطايانا مثقتان.

وقد خصصت هذه الطبعة الفرنسية بملحق فيه مختارات صغيرة ترجمتها عن النصوص الهاليّة الأصلية لإفادة أولئك الذين قد يشاؤون قراءة بعض خطب بوذا في شكلها الأصلي (وتكراراتها المعتادة).

وبقي على أن أعبر عن عميق عرفاني بالجميل للسيد بول

<sup>(\*)</sup> سيظهر هذا التكرار في كل الاستشهادات التي ترد بكلام بوذا نفسه. المترجم.

### بوذا

بوذا الذي كان اسمه الشخصي هو سيدهاتًا (سدهارتا في السنسكريتية) واسم عائلته غوتاما عاش في شمالي الهند في القرن الساسس ق.م. أبوه سودهودانا كان يحكم مملكة ساكيا في نيبال الحالية. وأمه هي الملكة مايا. وبحسب العادة في عصره تزوج صغيرة السن جميلة وموهوبة اسمها باسودهارا. الأمير الفتئ عاش في قصره محروماً من كل ترف وضع تحت تصرفه. ولكنه عزم فجاة قصره محروماً من كل ترف وضع تحت تصرفه. ولكنه عزم فجاة من بعد أن واجهته حقيقة الحياة وآلام البشرية أن يجد الحل المذروج من هذا الألم العالمي. وفي سن التاسعة والعشرين، بعد قليل من ولادة ابنه الوحيد راهولا، هجر مملكته وأصبح ناسكاً يبحث عن هذا الحل.

خلال ستة أعرام هام الناسك غرتاما في وادي الغانج يلتقي بالمعلمين الدينيين المشهورين، يدرس مناهجهم وطرائقهم ويُخضع نفسه لممارسات زمد عنيفة قاسية. لم تشيع حاجته هذه المناهج والطرائق، فتخلى إذن عن كل هذه الأديان التقليبية وطرائقها وتابع مسيرته إلى الأمام. وهكذا في إحدى الأمسيات، وهو يجلس تحت شجرة (عرفت منذ ذلك الوقت بشجرة الحكمة)، على شاطئ نهر انجازا (قرب غايا في ببهار الحالية)، وكان له من المعر خمسة

ديمييقيل أستاذي في باريس الذي وجد عن طيب خاطر من الوقت، رغم برنامجه المثقل جداً، لكي يعتني بمخطوطة الكتاب ويقدم تصويبات واقتراحات هامة، وأن يشرَف هذا الكتاب الصغير بأن يكتب بناء على طلبي، مقدمة لطيفة وثمينة، وأنا عاجز عن شكره بها فيه الكفاية.

وعلي أن أشكر الأستاذي ف. ك لودقيغ الذي دعاني لاكتب هذا الكتاب أصلاً باللغة الإنكليزية، وعن المساعدة الذي قدمها لي والنفع الذي حصلت عليه والاقتراحات التي قدمها ولاهتمامه بقراءة مخطوطة الكتاب. كما أنني مدين بالعرفان للأنسة ماريان موهن التي تصفحت المخطوطة الانكليزية وقدمت بعض الملاحظات القيمة.

وأخيراً أريد أن أعبر عن شكري الحار للسيد ريني مارك، والسيد جان برتران بوكاندي، والأنسة ميريل بينوا الذين ساعدوني بأشكال عديدة عند إعدادي للنص الفرنسي.

و. راهولا

وثلاثون عاماً، أدركت غوتاما اليقظة، ومنذئذ عُرف باسم بوذا «اليقظ».

بعد يقظته ألقى غوتاما بوذا أولى مواعظه على فريق من خمسة نساك هم رفاقه الأوائل في حديقة الغزلان في إيزيباتانا قرب بيناريس، ومنذ ذلك الوقت، وخلال خمسة وأربعين عاماً قام بتعليم كل الطبقات من رجال ونساء - ملوكاً وفلاحين وبراهمانيين ومن خارج الطبقات، أصحاب الأموال وشحانين، متدينين ورجال عصابات دور أن يقوم بأصغر تمييز بينهم. لم يكن يعترف بالفروق الطبقية أو الزمر الاجتماعية، والطريق الذي بشر به كان مفتوحاً أمام كل الرجال والنساء المستحدين لفهمه واتباعه.

في سن الثمانين توفي بوذا في كوسينارا (في أوتار براديش الحالية).

وتنتشر البوذية اليوم في سيريلانكا وبرمانيا وتايلاند وكمبوديا ولاوس وفيتنام والتيبت والصين واليابان ومنغوليا وكوريا وتايوان، وبعض مناطق من الهند وباكستان وفي نيبال وكذلك في الاتحاد السوفياتي. وعدد البوذيين في العالم يتجاوز الخمسمئة مليون.

## الحالة الذهنية البوذية

كان بوذا بين مؤسسي الديانات (إذا جاز لنا أن نسميه مؤسس ديانة بالمعنى الشعبي للمصطلع) المعلم الوحيد الذي لم يغ ع أنه شيء آخر غير كائن إنساني خالص وبسيط. المعلمون الآخرون كانوا تجسيدات إلهية أو قالوا عن أنفسهم إنهم ملهمون من الله. أم كانوا تجسيدات إلهية أو قالوا عن أنفسهم إيغم من الله أو من قدرة خارجية. فقد عزا إنجازه وما اكتسبه وأتمه إلى المجهود الإنساني وحده وإلى الذكاء الإنساني وحده. إن رجلاً رجلاً وحسب، بمكنة أن يصبح بوذا. كل واحد يملك في ذاته إمكانية أن يصمح ذلك إذا أراد وإذا بذل في سبيله الجهد. ونحن نستطيع أن نسمي بوذا إنسانا معيزاً. فهم من الكمال في «إنسانيته» بحيث ينظر إليه في الديانة الشعبية على أنه يكاد يكون «فوق البشر».

إن الحالة الإنسانية سامية بحسب البوذية. فالإنسان سيد نفسه وليس من كائن أعلى منه، ولا من قوة تقيم فوقه وتتحكم بمصيره.

«المرء ملجأ نفسه، فمن غيره يستطيع أن يكون ملجأ له؟» قال بوذا. حض تلاميذه على أن «يكونوا ملجأ أنفسهم» وألا يبحثوا أبدأ عن ملجأ أو مساعدة من آخر. كان يعلم ويشجع ويحث كل ولحد على أن يطور نفسه وأن يعمل بحسب رأيه الحر، لأن الإنسان يملك القدرة بجهده الشخصي وذكائه على أن يتحرر من كل عبودية. لقد قال

بوذا: «عليكم أن تقوموا بعملكم بانفسكم، فالتاثاغاتا (أي الذين اكتشفوا الحقيقة) يدلونكم على الطريق». وإذا وجب علينا أن نطلق على بوذا اسم «المنقذ» فذلك لأنه بهذا المعنى اكتشف ودلً على «الدرب» الذي يقود إلى التحرر، إلى «النيرڤانا»؛ وعلينا نحن أن نسلك هذا الدرب.

بحسب هذا المبدأ من المسؤولية الشخصية منح بوذا كل الحرية لتلاميذه. في (المهابارينيكانا - سرتًا) قال بوذا إنه لم يفكر قط أن يقود «السانفا» (نظاماً رهبانياً) ولا أراد أن تكون السانفا مرتبطة به. وقال إنه ليس من مذهب باطني في تعليمه، وإنه ما من شيء منبأ «في قبضة المعلم المغلقة»، وبعبارة أخرى «ما من شيء احتياطي».

إن حرية الفكر التي أجازها بوذا لانجدها في أي مكان آخر من تاريخ الديانات. هذه الحرية ضرورية في نظره، لأن حرية الرأي في الإنسان ترتبط بفهمه الخاص للحقيقة لا بنعمة منحت له تكرماً من إله أو من أية قدرة خارجية كمكافأة على سلوك فاضل أو مطيع. مر بوذا مرةً على مدينة صغيرة اسمها كيزابوتا في مملكة

مر بود، مره على مدينه صعيره اسمها خيرابوت في مملحه كوسالا، وكان سكانها يعرفون باسم كالاما. وعندما علموا بأن بوذا موجود عندهم قاموا بزيارته وقالوا له:

«أيها السيد. إن نساكاً وبراهمانا مروا على كيزابوتا، وعرضوا مذاهبهم وعظموا من أمرها، وأدانوا مذاهب الآخرين وحقروها، ثم أتى نساك آخرون وبراهمانا عرضوا هم أيضاً بدورهم مذاهبهم الخاصة وعظموها وأدانوا مذاهب الأخرين وحقروها. أما نحن، أيها السيد، فبقينا دائماً في الشك والحيرة بين من قال الحقيقة من هؤلاء النساك والبراهمانا المحترمين وبين من كذب.

عندئذ أعطاهم بوذا هذا الرأي الوحيد في تاريخ الأديان: «أجل أيها الكالاما. من الحق أن تكونوا في الشك والحيرة لأن

الشك قائم في موضوع هو أهل للشك. والآن أصغوا إلي أيها الكالاما، لاتدعوا أنفسكم مساقين بروابط وعلاقات أو بتقليد أو بما سمعتموه يقال. لاتدعوا أنفسكم مساقين بسلطة النصوص الدينية ولا بالمنطق البسيط أو الاستدلال ولا بالمظاهر، ولا برغبة الاعتماد على آراء، ولا بمشابهات ممكنة، ولا بفكرة «إنه معلمنا»، ولكن أيها الكالاما عندما تعرفون بانفسكم أن بعض الأمور ليست مناسبة (أكوسالا)، مخطئة وسيئة، عندئذ تخلوا عنها... وعندما تعرفون بانفسكم أن بعض الأمور عندما تعرفون بانفسكم أن بعض الأمور مناسبة (كوسالا) وصالحة، عندئذ اقبلوها واتبعوها».

كما قال بوذا للبهيكهو<sup>(ه)</sup> إن على التلميذ أن يمتحن حتى بوذا نفسه بالطريقة التي تجعله على تمام الاقتناع بالقيمة الحقيقية للمعلم الذي يتبعه.

بحسب تعاليم بوذا إن الشك هو أحد الموانع الخمسة لفهم الحقيقة الواضح وللتقدم العقلي (وفي الواقع لأي نوع من أنواع التقدم). فالشك ليس هخطيئة لأنه ليس في البونية أية عقيدة ثابتة ينبغي الإيمان بها، والواقع أنه ليس من «خطيئة» بحسب البوذية على الطريقة التي نسمعها في بعض الأديان، فجذور كل شر هي الجهل أثيجاً والنظر المخطع؛

ذهن التسامح والتفهم هذا كان منذ البداية أحد المثل السامية الأغلق في ثقافة البوديين وحضارتهم. لذلك لانجد ولا مثالاً واحداً على الاضطهاد، ولا نقطة دم واحدة أريقت في هداية الناس إلى البودية ولا في انتشارها خلال تاريخها الطويل الذي امتد ألفين وخسستة عام. لقد انتشرت في جميع القارة الأسيوية وهي تعد الآن خمسمئة مليون من المريدين.

ماذا تسمى. فالبوذية تبقى ما هي عليه مهما كانت البطاقة التي نلصقها عليها، إذ أن البطاقة لا أهمية لها. وبطاقة «البوذية» نفسها التي نلصقها على تعاليم بوذا ليس لها أهمية كبيرة فالاسم الذي يطلق عليها ليس هو الجوهري.

«ما الذي يوجد في الاسم؟ فالزهرة التي نسميها وردة تطلق الرائحة الزكية نفسها مهما كان اسمها».

ليس للحقيقة بطاقة. إنها ليست بوذية ولامسيحية ولا هندوسية ولا مسلمة، الحقيقة ليست احتكاراً لأحد. والبطاقات التي تلصق على الشيع والأديان ليست إلا عائقاً أمام التقهم الحر للحقيقة، وهي تُنخل في عقل الناس أحكاماً مسبقة مسيئة.

إن هذا حقيقي ليس في الميدان الفكري والروحي وحسب، بل كنلك في ميدان العلاقات الإنسانية. فعندما نصادف، على سبيل المثال، رجلاً لا ننظر إليه كفرد من بني الإنسان، بل نضع عليه بطاقة تدل عليه كإنكليزي أو فرنسي أو ألماني أو أمريكي ونضفي عليه كل الأحكام المسبقة التي اجتمعت في ذهننا عن هذه البطاقة، وقد يكون هذا الرجل المسكين منزهاً تماماً عن كل ما نسبنا إليه وحملناه من أحكام.

الناس يحبون كثيراً التسميات التمييزية لدرجة أنهم يذهبون حتى إلى الصاقها بصفات ومشاعر إنسانية مشتركة بين جميع الناس. وهكذا يتحدثون على سبيل المثال عن أنواع (ماركات) من الإحسان، كالإحسان البوذي والإحسان المسيحي، ويحتقرون الأنواع الأخرى من الإحسان. ولكن الإحسان الايمكن ربطه بشيعة أو مذهب لأن الإحسان هو الإحسان إذا كان إحساناً. فهو ليس مسيحياً ولا بوذياً ولاهندوسياً ولا مسلماً. فمحبة الأم لابنها ليست بوذية ولامسيحية ولا أي نوع من أنواع الصفات الأخرى. إنها ليمت الأمومية. إن الصفات الحرب، إن السفاع المساعر وصدر وصداقة ورغبة البلسية من محبة وإحسان وشفقة وتسامح وصير وصداقة ورغبة البشرية من محبة وإحسان وشفقة وتسامح وصير وصداقة ورغبة

وكراهية وإيذاء وجهل وغرور... ليس لها بطاقة مذهب أو شيعة ولاتنتسب إلى ديانة معينة. إن أهلية المرء أو عدم أهليته لصفة حسنة أو لنقيصة لاتزيد ولاتنقص بسبب انتمائه إلى ديانة خاصة أو عدم انتمائه إلى أي دين.

لايهم الباحث عن الحقيقة أن يعرف من أين تاتي إحدى الأفكار، فأصل الفكرة وتطورها وانتشارها كل ذلك من عمل المؤرخ، والواقع أننا من أجل فهم الحقيقة ليس من الضرورة أن نعرف ما إذا كان التعليم يأتي من بوذا أو من شخص آخر، فالجوهري هو أن نرى الشيء وأن نفهمه، وهناك قصة مهمة تضح مذه الفكرة:

- مرّ بوذا في إحدى المرات ليلاً على صانع فخار فوجد عنده ناسكاً شاباً رصل قبله. لم يكن أحدهما يعرف الأخر. وقد لاحظ بوذا تصرف هذا الناسك وفكر في نفسه: «حسنة هي تصرفات هذا الشاب، وقد يكون حسناً أن أسأله». عندئذ سأله بوذا: «أيها الناسك، باسم من تركث منزلك؟ من هو معلمك؟ على يد من أحببت عقيدتك؟».
- ـ أيها الصديق، أجاب الشاب، هناك الناسك غوتاما من أبناء الساكيا ترك عائلة الساكيا ليصبح ناسكاً. عنه انتشرت سمعة عالية وبحسبها هو «مستنير» (أرامانت)، مستنير استنارة كاملة. باسم «صاحب الغبطة BIENHEUREUX» هذا أصبحت ناسكاً. هو معلمي وأحب عقيدة.
- أين يعيش في هذه اللحظة صاحب الغبطة هذا، المستنير تمام الاستنارة؟
- يوجد في البلاد الشمالية، أيها الصديق، مدينة اسمها ساڤاتي، هناك يعيش صاحب الغبطة المستنير تمام الاستنارة في هذه اللحظة.
- أسبق لك أن رأيت صاحب الغبطة هذا، وهل تتعرف عليه إذا رأيته؟

- لم أر قط صاحب الغبطة هذا ولا أتعرف عليه إذا رأيته.

وفهم بوذا أن هذا الفتى المجهول ترك باسمه منزله وأصبح ناسكاً، ولكنه قال دون أن يكشف عن هويته: أيها الناسك، سأعلمك العقيدة. استمع إلي بإصغاء، وأنا سأتكلم.

ـ حسن جداً يا صديقي، قال الفتى موافقاً.

عندئذ ألقى بوذا من أجل الفتى خطاباً مرموقاً شارحاً له الحقيقة، وسنقدم فحوى هذا الخطاب فيما بعد (٠٠).

بعد هذا الخطاب فقط فهم الفتى الناسك، واسمه بوكوساتي، أن من يكلمه هو بوذا بذاته. عندئذ نهض ووقف أمام بوذا وسجد أمام المعلم واعتذر من أنه، لجهله، دعاه بالصديق. وأخيراً رجا بوذا أن يعطيه السِيامة وأن يقبله في نظام السانغا الرهباني.

فسأله بوذا إذا كان لديه قصعة للصدقات وثياب الرهبانية (ذلك لأن الناسك يجب أن يملك ثلاثة أثواب وقصعة للصدقات). ولما أجاب الناسك بالنفي قال بوذا إن التأثاغاتا لايعطون السيامة إلى أحد ما لم يملك قصعة صدقات وثلاثة أثواب، ولكنه لسوء الحظ تعرض لهجوم من بقرة ومات.

عندما وصل هذا النبأ لبوذا فيما بعد، أعلن أن بوكوساتي كان حكيماً رأى الحقيقة، ووصل إلى الحالة ما قبل الأخيرة من إدراك النيرفانا، وأنه ولد في مجال سيصبح فيه أراهانت (١٠٠ لكي يموت في النهاية ولايعود أبداً إلى هذا العالم.

وفي هذه القصة يبدو واضحاً أن بوكوساتي عندما أصغى إلى بوذا وفهم تعاليمه لم يعرف من هو الذي يتكلم ولا ممن أتت هذه التعاليم، ولكنه رأى الحقيقة بدون بطاقة تعريف. إذا كان الدواء

(\*) سيرد نص الخطاب في الفصل الذي يتحدث عن الحقيقة النبيلة الثالثة.
 (\*\*) الأراهانت شخص حرر نفسه من كل رجس وقذارة كالرغية والبغضاء والجهل

••) الاراهات شخص حرر نفسه من كل رجس وقدارة كالرعبة والبغضاء والجهل والجرفة... وأنه بلغ المرحلة الرابعة وهي أعلى المراحل في فهم النيرقانا، وأنه ممثلغ بالحكمة والصفات النبيلة.

صالحاً فإن المريض سيشفى، ولايهم من الذي حضره ولا من أين أتى.

تكاد كل الأديان تقوم على الإيمان - إيمان أعمى على ما يبدو - أما في البوذية فالتشديد يقع على «رأى، عرف، فهم» لا على معتقد أو إيمان. في النصوص البوذية نجد كلمة «سادها» التي تترجم بوجه عام بعقيدة أو إيمان. ولكن سادها في الوقع ليست العقيدة كما هي في مفهوم الأديان، بل هي بالأهرى نوع من «اللقة» المتولدة عن الاقتناع. في البوذية الشعبية وكذلك في الاستعمال العادي الوارد في النصوص تحمل كلمة «سادها» - ويجب أن نعتر فبنلك - عنصراً من الإيمان بالمعنى الذي يعني الإخلاص لبوذا والتعاليم والنظام.

بحسب أسانغا، وهو فيلسوف بوذي عاش في القرن الرابع الميلاد، كلمة «سادها» (أو سرادها كما تلفظ في السنسكريتية) تتضمن ثلاثة مظاهر: 1 - الاقتناع الثابت الكامل بأن أمراً ما موجود. 2 - الفرح الصافي من الخصال الحسنة، 3 - الأمل أو التمني في امتلاك القدرة على إنجاز أمر مراد.

ومهما كان أمر المعتقد أو الإيمان، كما هو مفهوم في الديانات عموماً، فليس له في البوذية إلا مكان ضئيل.

مسالة الإيمان تُطرح عند فقدان الرؤية ـ الرؤية بكل معاني الكلمة ـ ففي اللحظة التي ترى فيها فإن الإيمان يضمحل. إذا قلت لك إنني أملك جوهرة مخبأة في يدي المغلقة فإن مسالة الإيمان تُطرح لأنك لاترى الجوهرة بنفسك، ولكن إذا فتحت يدي وأريتك الجوهرة فأنت تراها عندئذ بنفسك ولايعود ثمة مجال للإيمان. وهذا هو ماقيل في النصوص القديمة: «أن تقهم هو كما لو أنك ترى جوهرة (أو ثمرة إهليلج) في راحة اليد».

تلميذ لبوذا اسمه موزيلا قال لراهب آخر: «أيها الصديق سافيتا، بدون إخلاص أو عقيدة أو إيمان، بدون نزوع أو ميل،

بدون رواية أو تقليد، بدون تقدير للأسباب الظاهرية، بدون أن أكتفي بتضارب الآراء، أعرف وأرى أن الكف عن الصيرورة هو النيرفانا».

فقال بوذا: «أيها البهيكهو. قلت إن تدمير الرجس والأقذار هو مهمة شخص يعرف ويرى لامهمة شخص لايعرف ولايرى».

المسألة دائماً مسألة معرفة ورؤية لا مسألة اعتقاد. تعاليم بوذا تدعوك لأن «تأتي وترى» لا لأن تأتي وتؤمن.

إن التعابير المستعملة في النصوص البوذية التي تدل على أن شخصا فهم الحقيقة هي التالية: «عين الحقيقة بدون غبار ولا لوث. إنها مفترحة». «رأى الحقيقة يعنى أنه تجاوز الشك، أصبح بلا تردد». «هذا بحكة حقة يرى الأمر كما هو موجود». وإشارة منه إلى يقظته الخاصة عبر بوذا كما يلي: «العين ولدت، المعرفة ولدت، الحكة ولدت، العلم وله. الأمر دائماً أن ترى عن معرفة أو حكمة لا أن تعتقد عن إيمان.

عندما يكتفي امرؤ بتعاليم بوذا يمدح السيد بقوله إن هذه التعاليم هي «كما لو أن المرء قوَّم ما هو مقلوب أو كشف ماهو مستور، أو أظهر الدرب لرجل تائه، أو أتى بمصباح في الظلام من أجل أن يرى من لهم عيون قادرةً الأشياء التي تحيط بهم».

هذه التعابير تدل بوضوح على أن بوذا فتح أعين الناس ودعاهم لأن يروا بحرية، ولم يعصب أعينهم وهو يقودهم إلى الإيمان.

وقد تم تقدير ذلك أكثر فأكثر في زمن كانت فيه الأرثوذكسية البراهمانية تلح بطريقة غير متسامحة على الإيمان وعلى قبول سنتها وسلطتها، وكانها تكشف عن الحقيقة الوحيدة وبدون نقاش، تلك الحقيقة التي لايسمح لأحد أن يضعها موضع تساؤل.

مجموعة من البراهمان العلماء المشهورين قدموا مرة للقاء

بوذا وأقاموا نقاشاً طويلاً معه. أحدهم، وهو براهمان فتي في السادسة عشرة من العمر اسمه كاباشيكا ويعتبره الجميع ذا عقل استثنائي لماح طرح على بوذا هذا السؤال: «أيها المبكل غوتاما. هنالك نصوص مقدسة قديمة عن البراهمان تنقل من جيل إلى جيل عن طريق رواية شفهية غير منقطعة. فيما يختص بهذه النصوص توصل البراهمانيون إلى نتيجة مطلقة هي: (أن هذه وحدها هي غوتاما؟».

بوذا سأل: «بين البراهمان، هل يوجد براهمان واحد يدّعي أنه - شخصياً - عرف ورأى أن «هذه وحدها هي الحقيقة وكل ما عداها باطل»؟

الشاب كان صريحاً وقال «كلا».

- إذن هل يوجد معلم واحد، أو معلم واحد من معلمي البراهمان، بالعودة إلى الجيل السابع، أو حتى واحد من هؤلاء المؤلفين الأصليين لهذه النصوص بدعي أنه عرف ورأى أن «هذه وحدها هي الحقيقة وكل ما عداها باطل؟».

ـ کلا.

\_ إذن فالأمر مثل خيط من الرجال العميان كل واحد منهم يتشبث بمن قبله، فالأول لم ير، والأوسط لم ير، والأخير لم ير هو أيضاً، وهكذا يبدو أن حالة البراهمان هي مثل حالة هذا الخيط من الرجال العميان.

وعندئذ أعطى بوذا لهذه الجماعة من البراهمان رأياً في غاية الأهمية: «ليس من المناسب لرجل يساند الحقيقة ويحميها أن يصل إلى نتيجة مفادها أن هذا وحده هو الحقيقة وكل ما عداه باطل».

وعندما سأله البراهمان الشاب أن يفسر هذه الفكرة عن مساندة الحقيقة وحمايتها قال بوذا: «الرجل له معتقده. فإذا قال:

هذا هو اعتقادي، حتى هنا هو يساند الحقيقة، ولكنه لايستطيع أن يتقدم عن ذلك للوصول إلى النتيجة المطلقة رهي «تلك وحدها هي الحقيقة وكل ما عداها باطل». وبعبارة أخرى: إن الرجل يستطيع أن يؤمن بما يشاء، ويستطيع أن يقول: إنني مؤمن بذلك. حتى هنا هو يساند الحقيقة، ولكن بما أن ذلك هو إيمانه ومعتقده فيجب عليه ألا يقول بأن ما يؤمن به هو وحده الحقيقة وكل ما عداه باطل».

وقال بوذا: «بأن يكرن المرء مرتبطاً بشيء (بوجهة نظر) ويحتقر الأشياء الأخرى (وجهات نظر أخرى) على أنها أدنى، فذلك ما يسميه الحكماء رباطاً<sup>(١)</sup>».

شرح بوذا مرة لتلامنته مبدأ العلة الفاعلة، فقالوا إنهم رأوه وفهموه. عندئن قال: «أيها البهيكهو. حتى هذه الرؤية النقية جداً والواضحة جداً، إذا ارتبطتم بها وأحببتموها واحتفظتم بها كانها كنز، والتصقتم بها، عندئذ لاتكونون قد فهمتم أن التعاليم إنما هي أشبه بزورق صنع لتجتازوا عليه لا لكي تلتصقوا به».

وفي مكان آخر شرح بوذا هذه الحكمة الشهيرة التي شبّه فيها تعاليمه بزورق صنع للاجتياز لا للاحتفاظ به وحمله على الظهر:

«أيها البهيكهو، أحد الرجال مسافر. وصل إلى مساحة كبيرة من الماء شاطئها الآخر ومناطئها الأخر والماء شاطئها الأخر والمن لاخطر فيه. وليس من معنية الوصول إلى الشاطئ الأخر ولا جسر المرور من هذا الشاطئ الأخر. فقكر الرجل: «هذه المساحة المائية واسعة والشاطئ من هذه الجهة خطر ومخيف، المساحة المائية واسعة والشاطئ الأخر فيه، وليس ثمة من معنية للوصول إلى الشاطئ الآخر ولا جسر المدور عليه. إنن ربما كان حسناً أن أجمع عشباً وخشباً وأعصاناً وأوراقاً وأصنع طوفاً، أجتاز بمساعدة هذا الطوف بامان إلى الشاطئ الآخر، مستخدماً

(\*) سياتي نكر الارتباط واللاإرتباط كثيراً فيما ياتي من الكلام. فدع معناه هذا في ذهنك أيها القارئ. المترجم.

يدي ورجليّ». وعندئذ أيها البهيكهو جمع الرجل عشباً وخشباً وأعضاناً وأوراقاً وصنع طوفاً، وبمساعدة هذا الطوف اجتاز بأمان إلى الشاطئ الآخر مستخدماً يديه ورجليه. وبعد أن اجتاز وبلغ الشاطئ الآخر فكّر في نفسه: «هذا الطوف كان لي نجدة كبيرة. بمساعدة هذا الطوف مررت بأمان إلى الشاطئ الآخر مستخدماً يدي بمساعدة هذا الطوف على رأسي أو على ظهري إلى أي مكان أحببت أن أذهب إليهي، ما رأيكم أيها البهيكهو؛ إذا تصرف على هذه الصورة هل يكون هذا الرجل قد تصرف تصوف مناسباً فيما يتعلق بهذا الطوف».

ـ كلا أيها السيد.

- إذن باية طريقة يتصرف تصرفاً مناسباً فيما يتعلق بهذا الطوف؟ الآن، وبعد أن لجتاز إلى الضفة الأخرى فكر هذا الرجل: «هذا الطوف كان لي نحدة كبيرة. بمساعدة هذا الطوف مررث بامان إلى الضفة الأخرى مستعملاً يدي ورجلي، فربما كان حسناً أن أضع هذا الطرف على الأرض (على الضفة)، أو أن أتركه للموج وأنهب إلى حيث يحلو لي». بتصرفه بهذه الطريقة يكون الرجل قد أحسن بقيا يتطوف.

وعلى غرار ذلك، أيها البهيكهو، علَمتُ مبدأً شبيهاً بالطوف الذي صنع للاجتياز لا لحمله ولا النمسك به. أنتم أيها البهيكهو، يامن فهمتم أن التعليم شبيه بالطوف، ربما كان عليكم أن تهجروا حتى الأشياء الحسنة، فما بالكم بالأشياء القبيحة أيضاً.

يتضح من هذه الحكمة أن تعاليم بوذا تهدف إلى قيادة الإنسان نحو الأمان، نحو السلام، نحو السعادة، نحو إدراك النيرڤانا. كل المبدأ الذي علمه يتجه إلى هذه الغاية. لم يقل أشياء تهدف فقط إلى إرضاء الفضول العقلي، كان معلماً عملياً ولم يعلم إلا ما يَجلب للإنسان السلام والسعادة.

كان بوذا يقيم مرة في غابة سيمسابا في كوسامبي قرب (الله آباد). أخذ بضع أوراق في يده وسأل تلاميذه: «ماذا تظنون أيها

البهيكهو؟ أيها أكثر عدداً، أهي هذه الأوراق التي في يدي أم هي الأوراق الموجودة في الغابة؟

ـ أيها السيد. الأقل عدداً هي الموجودة في يد صاحب الغبطة. ولكن من المؤكد أن الأوراق الموجودة في غابة سيمسابا هي الأكثر وفرة.

ومثل ذلك أيها البهيكهو، تبعاً لما أعرفه لم أقل لكم إلا القليل جداً، وما لم أقله لكم إلا القليل جداً، وما لم أقله لكم هو الأكثر. ولماذا لم أقل لكم (هذه الأشياء)؛ لأنها ليست مفيدة ولاتقود إلى النيرڤانا، لذلك لم أقل لكم (هذه الأشياء».

بالنسبة لنا تافه أن نسعى ـ كما يحاول عبثاً بعض المتبحرين أن يفعلوا ـ وراء الاعتماد على ما يعرفه بوذا ولم يقله لنا.

بوذا لم يكن يهتم بمناقشة مسائل ميتافيزيكية لا فائدة منها، لأنها نظرية تأملية بحتة وتخلق مشاكل وهمية. كان يحتبرها «صحراء من الآراء». ويبدو أنه بين تلاميذه من لم يكن يقتر هذا الموقف. ولدينا مثال عن واحد من هؤلاء التلاميذ هو مالونكيابوتا لذي طرح على بوذا أسئلة كلاسيكية في مشاكل ميتافيزيكية وطلب منه الأجوبة.

ففي أحد الأيام نهض مالونكيابوتا بعد تأمل ما بعد الظهيرة، وذهب للقاء بوذا فحياه وجلس إلى جانبه، وقال:

«أيها السيد. عندما كنت وحيداً في تاملي وانتني هذه الفكرة: 
ثمة مشاكل من غير حل متروكة على جنب ومنبوذة من صاحب 
الغبطة. هذه المشاكل هي 1 - هل العالم خالد أو 2 - هل هو غير 
خالد؟ 3 - هل للعالم فهاية أو؟ 4 - أنه لانهاية له؟ 5 - والنفس هل هي 
الجسد نفسه أو؟ 6 - أن النفس شيء والجسد شيء آخر. 7 - 
الجسد نفسه أو؟ 6 - أن النفس شيء والجسد شيء تخر. 7 ب 
التاثاغاتا هل هي موجودة بعد الموت أفسه موجدة وغير موجودة بعد 
الموت أو. 9 - هل هي في الوقت نفسه موجدة وغير موجودة بعد 
المرت، أو 10 - هل هي غير موجودة وفي الوقت نفسه ليست غير 
الموت، أو 10 - هل هي غير موجودة وفي الوقت نفسه ليست غير

موجودة بعد الموت؟ هذه المشاكل لم يشرحها لي صاحب الغبطة وهذا الوضع لايروق لي ولا أقدره. ساذهب إلى صاحب الغبطة وساله بهذه المناسبة، فإذا لم يشرح لي ساترك النظام عندنذ وسأمضي، فإذا كان صاحب الغبطة يعرف أن العالم خالد فليشرح لي إذن. وإذا كان صاحب الغبطة يعرف أن العالم ليس خالداً فليقل لا .. وإذا كان صاحب الغبطة لايعرف ما إذا كان العالم خالداً أم لا .. الخ، عندئد من المشروع بالنسبة لشخص لايعرف أن يقول: أنا لا أعرف ولا أرى».

جواب بوذا على مالونكيابوتا لابد أن يكون نافعاً للملايين من الناس الذين يضيّعون في عالم اليوم وقتاً ثميناً في مسائل ميتافيزيكية من هذا النوع، ويثيرون الإزعاج والاضطراب بلا فائدة في هدوء عقلهم وراحته:

«هل قلت لك يا مالونكيابوتا قط: (تعال يا مالونكيابوتا وعش حياة تقية تحت إشرافي وسأشرح لك هذه الأسئلة)؟

\_ كلا أيها السيد.

\_ إذن يا مالونكيابوتا هل قلتُ لي أنت: (أيها السيد، ساعيش حياة تقية تحت إشراف صاحب الغبطة وسيشرح لي صاحب الغبطة هذه الأسطّية؟).

\_ كلا أيها السيد.

ـ وحتى الآن يا مالونكيابوتا لا أقول لك: (تعال وعش حياة تقية تحت إشرافي وساشرح لك هذه الأسئلة). وأنت لاتقول لي كذلك (أيها السيد، سأعيش حياة تقية تحت إشراف صاحب الغبطة وسيشرح لي هذه الأسئلة). وفي هذه الشروط، أيها الأحمق، ليس من شخص يرفض شخصاً آخر.

«يا مالونكيابوتا. إذا قال أحد الناس: (لن أعيش حياة تقية تحت إشراف صاحب الغبطة طالما أنه لن يشرح هذه الأسئلة) فإنه يمكن أن يموت دون أن تلقى هذه الأسئلة جواباً من التاثاغاتا. إن 2

# الحقائق الأربع النبيلة الحقيقة النبيلة الأولى: دوكها

الأساسي من تعاليم بوذا منفشن في «الحقائق الأربع النبيلة» التي عرضها في أول موعظة له أمام رفاقه القدماء النساك الخمسة، في إيزبياتنا (سارنات الحديثة) قرب بيناريس. في هذه الموعظة - كما قدمت لنا في النصوص الأصلية - غرضت هذه الحقائق الأربع باختصار. ولكن هذه الحقائق الأربع رجدت مشروحة بتقاصيل أكثر، وباشكال مختلفة في أماكن أخرى عديدة من الكتابات. فإذا درسنا الحقائق الأربع النبيلة بمساعدة هذه المراجع وهذه الشروح، حصلنا على عرض حسن ودقيق بما فيه الكفاية لتعاليم بوذا الجوهرية كما استخلصت من النصوص الأصلية.

الحقائق الأربع النبيلة هي: 1 - دوكها(<sup>(-)</sup>.

۱ - دوخها٬۰ ۲ ا اا ۱۱ ۱۱

2 - سامودايا (ظهور دوكها أو أصلها).

3 - نيروذا (توقف أو انقطاع دوكها). 4 - ماخًا MAGGA (الدرب أو الصراط

4 - ماجًاً MAGGA (الدرب أو الصراط الذي يقود إلى توقف دوكها). ---

(») لم يشا المؤلف أن يعطي لهذا المصطلح اسماً موازياً من اللغة الفرنسية لأسباب ذُكرت فيما بعد. الأمر تماماً يا مالونكيابوتا مثل رجل جُرح بسهم مسموم جرحاً قدياً فاتى أهله وأصدقاؤه بجزاح، فقال الرجل: (لن أدع أحداً ينزع هذا السهم قبل أن أعرف من الذي جرحني، ما إذا كان من الكشاتريا وهي طبقة المحداربين - أم من البراهمانا - طبقة الكهنة - أم من الماله الخايشيا وطبقة الكهنة - أم من ما الخايشيا وطبقة المنابا أما في الشؤدرا (الطبقة الدنيا) أم من الشؤدرا (الطبقة الدنيا) أي قرية أو مدينة أو يلدة أتى. لا أسمح بسحب هذا السهم قبل أن أعرف أي وثر تم أعرف باي نوع من الأتواس تم قذفي، قبل أن أعرف أي وثر تم قبل أن أعرف أي قبل أن أعرف أي وثر تم قبل أن أعرف باي قبل أن أعرف أي قبل أن أعرف الي السهم، قبل أن أعرف أي السهم، ومات هذا الرجل يامالونكيابوتا فإن أي مرئ يقول: طن المسال مع المالونكيابوتا فإن أي مرئ يقول: طن أعيش حياة تقية تحت إشراف صاحب الغبطة قبل أن يعوني جواباً على هذه الإسئلة من أمثال أن العالم خالد أن غير خالد... الخ» فقد يموت مع هذه الأسئلة المتروكة بلا حواب من المثاناغاتا».

وعندئذ شرح بوذا لمالونكيابوتا أن الحياة التقية لاترتبط بهذه الأراء. ومهما كان الرأي الذي يمكن الحصول عليه عن هذه المشاكل، فهنالك الولادة والشينوخة والعجز والموت والتعاسة والنحيب والأم والتعب والعوز، «تلك الأمور التي أعلنُ توقفها (أي النيوانا) في هذه الحياة نفسها».

«إذن يا مالونكيابوتا، ما الذي شرحته؟ لقد شرحت دوكها، ولادة دوكها، توقف دوكها، والطريق الذي يقود إلى توقف دوكها. لماذا يا مالونكيابوتا شرحت هذه الأمور؟ لأن ذلك مفيد، لأن ذلك مرتبط ارتباطاً أساسياً بالحياة التقية والروحية، لأن ذلك يقود إلى النفور، إلى الانفصال، إلى التوقف، إلى الهدوء، إلى الاختراق العميق، إلى التحقق الكامل، إلى النيرفانا، من أجل هذا شرحتها».

والآن سنمضي للحديث عن الحقائق الأربع النبيلة التي قال بوذا إنه شرحها لمالونكيابوتا.

## الحقيقة النبيلة الأولى دوكها

الحقيقة النبيلة الأولى (دوكها - آريًا ساكًا) ترجمت بشكل عام على يد الباحثين «حقيقة الألم النبيلة»، وفُسرت على أنها تعنى أن الحياة قد لاتكون، بحسب مايراه بوذا، إلا ألماً وعذاباً. هذه الترجمة وهذا التفسير هما غير كافيين أبداً وهما خادعان. فبموجب هذه الترجمة الضيقة والحرة والسهلة والتفسير السطحي الذي تُوصل إليه اعتبر الكثير من الأشخاص خطأً أن البوذية مبدأً متشائم.

لنقل قبل كل شيء إن البوذية ليست متشائمة ولا متغائلة. وإذا كان لابد من أن نعطيها صفة فإن صفة الواقعية هي التي تناسبها. فرؤيتها للعالم والحياة هي رؤية واقعية قطعاً. إنها تنظر إلى الأمور بشكل موضوعي (باثابهوتام) ولاتسعى لأن تهدهدنا بوهم أننا نعيش في جنة خادعة. كما أنها لاتسعى أيضاً أن تخيفنا بانواع الخطايا والمخارف الوهمية. هي تقول لنا بطريقة موضوعية ما نحن وما العالم الذي يحيط بنا. تظهر لنا درب الحرية الكاملة، درب السلام والهدوء والسعادة.

يمكن لطبيب أن يبالغ في مرض ويتخلى عن الأمل في معالجته. وطبيب آخر يمكنه على العكس من ذلك أن يؤكد لجهله أنه ما من

مرض ولا ضرورة لأي علاج، خادعاً بذلك مريضه بتطمينات خاطئة. يمكن أن نسمي أولهما بأنه متشائم والآخر متقائل. وكلا الاثنين خطران على قدم المساواة. ولكن طبيباً ثالثاً يمكنه أن يقوم بتشخيص صحيح فيفهم سبب المرض وطبيعته، ويرى بوضوح إمكانية معالجته، ويصف بشجاعة الدواء المناسب وينقذ مريضه. بدذا شبيه بهذا الطبيب، فهو الطبيب الحكيم العالم العارف لأمراض العالم.

حقاً إن الاستعمال الدارج القديم لكلمة دوكها (في السنسكرينية) يحمل معنى الأم والعذاب والوجع والشقاء، معارضةً لكلمة سوكها التي تعني السعادة والراحة والهناء، ولكن مصطلح دوكها على أنها تدل على «الحقيقة النبيلة الأولي» والتي تقدم لنا وجهة نظر بوذا، إنما يرتدي معنى أكثر عمقاً فلسفيا ويتضمن معاني أكثر اتساعاً. نقبل أن كلمة دوكها في دلالة «الحقيقة النبيلة الأولي» تتضمن بداهة المعنى الدارج للألم، ولكنها لتنضمن زيادة على ذلك المفاهيم الأعمق «لعدم الكمال» و«عدم المحمومة» و«النزاع» و«الفراغ» و«عدم الجوهرية»(أ). إذن من المعب جداً أن نجد كلمة تشمل كل ما يتضمنه مصطلح دوكها في المعب جداً أن نجد كلمة تشمل كل ما يتضمنه مصطلح دوكها في نمتلول «الحقيقة النبيلة الأولي». ومكذا قد يكون من الأفضل أن نمتنع عن ترجمتها لكي لانتعرض لإعطائها مفهوماً خاطئاً، أو غير واف بالغرض بترجمتها لكل باساطة بكلمة «ألم» أو «معاناة».

إن السعادة والألم نسبيان. فالحياة لايمكن أن تكون سعادة وألماً وحسب. وبوذا لاينكر السعادة التي نقابلها في الحياة عندها تنحقق من وجود الأكم. فهو، على العكس من ذلك، يقبل وجود أشكال متعددة من السعادة المادية والروحية عند العلمانيين والرهبان على السواء. وفي «الأنغوثارا - نيكايا» - وهي من المصنفات الأصلية السواء. لتي تتضمن أقوال بوذا - نجد تعديداً لأشكال متنوعة من

(\*) أي انعدام أن يكون أمر ما جوهريا أو أساسياً.

السعادة كسعادة الحياة العائلية، وسعادة حياة الناسك، واللذائذ الحسية، وسعادة القطي، والارتباط، والانفصال، السعادة الجسدية والسعادة القطية، والارتباط، والانفصال، السعادة الجسدية الحسادة العقلية الأكثر نقاءً التي يحصل عليها المرء من ممارسة أعلى درجات التأمل والمجردة من أي ظل من الألم بالمعنى العادي الملامة، وحتى حالة الملاكمة، والموصوفة بانها سعادة لإخالطها شيء. وحتى حالة والدهيانا، المتحررة من كل إحساس ممتع أو غير ممتع والتي هي العالية جداً متضئنة في الدوكها. في واحد من (سوتًا الماجّهيما ينكايا) وهو واحد من خمسة مصنفات أصلية ـ قال بوذا، بعد أن امتدح السعادة الروحانية لهذه (الدهيانا)، إنها كلها مزالة المساحب المناسب منظر منا بصراحة ووضوح، فهذه الحالات هي دوكها لا لأنها وتوابها. ومن المناسب أن نشير هنا بصراحة ووضوح، فهذه الحالات هي دوكها لا لأنها.

كان بوذا واقعياً وموضوعياً. فقد قال فيما يتعلق بالحياة والملذات الحسية إن ثلاثة أمور يجب أن تكرن مفهومة بوضوح: 1 ـ الافتتان أو التمتع. 2 ـ النتائج السيئة، الخطر، عدم الاكتفاء. 3 ـ التحرر.

بحسب نلك، نرى بداهة أن المسالة ليست مسالة تشاؤم أو تفاؤل، بل هي أن علينا أن نحسب حساباً لملذات الحياة تماماً مثلما نحسب حساباً لآلامها وأوجاعها، وكذلك لاحتمال أن نتحرر منها لكي نفهم الحياة فهماً موضوعياً. بذلك فقط سيصبح التحرر الحقيقي ممكناً. وقد قال بوذا في هذا الموضوع:

«أيها البهيكهو. إذا لم يفهم النساك أو البراهمانا على هذه الصورة، فهما موضوعياً، أن متعة لذائذ الحواس على أنها متعة، وأن عدم اكتفائهم على أنه عدم اكتفاء، وأن التحرر من ناحيتهم

على أنه تحرر، فإنه لايمكن عندئذ أن يفهموا من تلقاء أنفسهم وبشكل مؤكد وكامل أن اللذة هي لذة الحواس، ولايمكن أيضاً أن يكرنوا قادرين على أن يعلموا في هذه الحالة شخصاً آخر، ولا أن يغم هذا الشخص باتباعه تعليمهم فهماً كاملاً أن اللذة هي لذائذ الحواس. ولكن، أيها البهيكهو، إذا فهم النساك أو البراهمانا فهماً مرضوعاً، وعلى هذه الطريقة، أن متعة لذائذ الحواس، هي متعة، مو نعرم عندئة وأن عدم اكتفاء، وأن تحررهم هو تحرر، عندئذ سيكرن في إمكانهم أن يفهموا من تلقاء أنفسهم وبطريقة مؤكدة وكاملة أن اللذة هي لذائذ الحواس وأن يتمكنوا في هذه الحالة من تعليمهم، فهماً تعليم شخص آخر، وأن يفهم هذا الشخص، باتباعه تعليمهم، فهماً

إن مفهوم دوكها يمكن أن يُنظر إليه من ثلاث وجهات نظر تلفة:

ان دوكها هي الألم العادي.

2 - إن دوكها هي الألم الناجم عن التغير (أو التبدل أو التحول).
 3 - إن دوكها هي حالة مشروطة (أو ظرفية).

كل أنواع الآلام من ولادة وشيخوخة ومرض وموت واجتماع مع أشخاص منفرين، أو ارتباط بظروف غير مُرضية، أو انفصال عن كاننات محبوبة، أو فقدان ظروف سارة، أو عدم الحصول على ما يبتغي، أو الألم والنواح والعوز، وكل الأشكال المشابهة من الألم الجسدي والعقلي مما هو مقبول على أنه ألم، كل ذلك تتضمنه دوكها باعتبارها ألماً عادياً.

أما الشعور بالسعادة أو ظرف من حياة سعيدة ليس دائماً وليس خالداً. تَبدل يتدخل عاجلاً أم آجلاً، وعندما يأتي يحدث ألم، ومعاناة وتعب. هذا التعاقب هو متضمن في دوكها باعتباره ألماً ناجماً عن التغيير.

من السهل أن نفهم وجهي دوكها اللذين أتينا على ذكرهما ولن

ينكرهما أحد. فهذان الوجهان من الحقيقة النبيلة الأولى هما معروفان جداً، لأن من السهل فهمهما، وهما يشكلان جزءاً من التجربة الدارجة في حياتنا اليومية.

ولكن الوجه الثالث لدركها باعتبارها حالة مشروطة (ظرفية) فهو الوجه الثالث لدركها باعتبارها حالة مشروطة (ظرفية) بعض التفسيرات، ويلزمنا أن نحلل ما نسمعه من «كائن ETRE» أو «شخص (عاقل) INDIVIDU» أو «أنا».

فما نطلق عليه اسم «كائن»، «شخص»، «أنا» هو فقط ـ بالنسبة للفلسفة البوذية - تركيبة قوى أو نشاطات جسمانية وعقلية في تبدل دائم. ويمكن قسمتها إلى خمس زمر أو مجاميع AGREGATS. فالبوذية تقول: «باختصار، هذه المجموعات الخمس للترابط هي دوكها». المهم هنا أن نفهم جيداً أن دوكها والمجاميع الخمسة ليست أشياء مختلفة. فالمجاميع الخمسة هي نفسها دوكها. وسنفهم ذلك بشكل أفضل عندما ستكون عندنا فكرة أوضح عن هذه المجاميع الخمسة التي نسمي مجموعها «كائناً». فما هي إذن؟

المجاميع الخمسة: الأول منها هو مجموعة المادة. وتعني بهذا المصطلح العناصر الأربعة الكبيرة التي نرمز إليها تقليدياً (بالتراب والماء والنار والهواء)، أي الصلابة والمبوعة والحرارة والحركة، وكذلك مشتقات هذه العناصر. وتحت هذا المصطلح - أي مشتقات هذه العناصر الكبيرة - نقهم أنها الأعضاء الخمسة المادية للأحاسيس، مع معرفة خصائص العين والأنف واللسان والجسد، والأشياء التي تتعلق بها في العالم الخارجي، أي الأشكال المرئية والأصوات والروائح والطعوم والأشياء الملموسة، وكذلك النوايا والأفكار والمفاهيم التي ترتبط بمجال الأمور العقلية. فميدان المادة والزمرة المادية.

الثاني هو مجموعة الأحاسيس. فكل الأحاسيس مشمولة في

هذه المجموعة السارة وغير السارة والحيادية التي نشعر بها في احتكاكات أعضائنا الجسدية وعضونا العقلي مع العالم الخارجي. وهذه على ستة أنواع: أحاسيس متولدة من اتصال العين مع الأشرية والأفزن مع الأصوات والأنف مع الروائع واللسان مع الطعوم والجسد مع الأشياء الملموسة. ثم هنالك اتصال العضو العقلي (الذي يشكل القدرة السادسة في الفاسفة البرذية) مع الأمور العقلي وثيا وأفكار. فكل الأحاسيس سواء هي من نوع جسدي أو عقلي إنما مشتملة في هذه الزمرة.

ويحسن هنا أن نقول كلمة عما تعنيه الفلسفة البوذية بالعضو العقلى. يجب أن نفهم جيداً أن العضو العقلى ليس «الفكر» في مقابل «المادة»، كما سيجب علينا أن نتذكر بأن البوذية لاتفهم الفكر على أنه مناقض للمادة كما هو متفق عليه في الأنماط الفلسفية الأخرى. ففى منظور البوذية إن العضو العقلي هو ملكة (استعداد كفاءة FACULTE) أو عضو على مستوى العين أو الأذن. ويمكن أن يراقب ويطور كبقية الملكات (الاستعدادات). وقد تحدث بوذا كثيراً عن فائدة مراقبة الملكات الست وتدريبها. والفارق بين العين والعضو العقلى باعتباره مَلكة تكمن فقط في أن الأولى تدرك عالم الألوان والأشكال المرئية بينما الثانية تدرك عالم الأفكار والنوايا التي هي أشياء عقلية. نحن نختبر مجالات مختلفة بواسطة حواس مختلفة. فنحن لانستطيع أن نفهم الألوان، ولكننا نراها. ولانستطيع أن نرى الأصوات، بل نسمعها. وهكذا بالنسبة لأعضاء حواسنا الخمس الجسدية العين والأذن والأنف واللسان والجسد التي نختبر بها عالم الأشكال المرئية والأصوات والروائح والطعوم والأشياء الملموسة. ولكن هذه لاتشكل إلا جزءاً من العالم وليس العالم كله. والأفكار والنوايا؟ إنها تشكل مع ذلك هي أيضاً جزءاً من العالم. ولكنها لايمكن أن تدرك عن طريق العين والأذن... الخ. إنها تدرك عن طريق مَلكة أخرى هي العضو العقلي. فالأفكار والنوايا ليست مستقلة عن العالم الخارجي الذي تختبره الملكات الحسدية الأخرى،

بل هي ترتبط في الواقع بهذه الاختبارات الجسدية وتتكيف بها. ومكذا نجد أن الشخص الذي يولد أعمى لايستطيع أن يكون فكرة عن الألوان إلا عن طريق تشبيهات صوتية، أو تشبيهات أخرى أحس بها عن طريق الملكات الأخرى. فالأفكار والنوايا التي هي جزء من العالم الذي نعيش فيه هي إذن ناجمة عن الأحاسيس ذات الطبيعة الجسدية ومتكيفة بها، وهي تُدرك عن طريق العضو العقلي الذي يفهم على أنه ملكة حسية أو عضو على غرار العين والأذن وبقية ليوس.

المجموعة الثالثة هي مجموعة (زمرة) التمييز أو الإدراكات الحسية PIRCEPTIONS . وكما هي حال الأحاسيس فإن الإدراكات الحسية هي أيضاً على ستة أنواع مرتبطة بالملكات الداخلية الست ولأشياء الخارجية الستة. وكما هو حال الأحاسيس فهي ناجمة عن علاقة ملكاتنا الست مع العالم الخارجي. تلك هي الإدراكات الحسية التي تتعرف على الأشياء الجسدية أو العقلية.

والمجموعة الرابعة هي زمرة التشكيلات العقلية. وهذه الزمرة تتضمن كل الأعمال الإرادية الصالحة أو الطالحة. وما هو معروف بصورة عامة تحت اسم «هارما». موجود في هذه المجموعة. إن تحديد الهارما في البوذية لابد أن يذكرنا هنا بقول برذا: «أيها البيكهو، ما أسميه هارما هو الفعل الإرادي باعتباره ناجماً عن الإرادة، وقم يغذ بواسطة الجسد والكلام والعضو العقلي، مهمته أن يوجه الفكر في جو الأعمال الصالحة أو الطالحة أو الحيادية». وكما هو حال الأحاسيس والإدراكات الحسية فإن الفعل الإرادي على أشكال سنة. وهذه الأشكال على علاقة بالملكات الست الداخلية والانواع الستة من الأشياء (الجسدية والعقلية) المناظرة لها في العالم الخارجي، فالأحاسيس والإدراكات ليست أعمالاً إرادية إذ يلس لها تأثيرات جبرية «Karmique»، فالأعمال الإرادية ودحما كالانتباء والإرادة والتصميم والثقة والترويز والحكمة والحيوية والدينة والرغبة والرفض والبغضاء والجهل والغرور وفكرة الأنا... هي

التي تستطيع أن يكون لها تأثيرات جبرية. ويمكننا أن نعدد اثنين وخمسين نشاطاً عقلياً هي التي تشكل مجموعة التشكيلات العقلية.

والمجموعة الخامسة هي مجموعة الوعي CONSCIENCE. الله و الكتاب الملكات السح (العين والأثن والأبسد والعقل) وغرضه واحد من الظراهر والأثنف واللسان والجسد والعقل) وغرضه واحد من الظراهر الخارجية المناظرة لهذه الملكات (أشكال مرئية، أصوات، روائح، طلاوم، أشياء ملموسة وأمور عقلية أي أفكار ونوايا). مثال ذلك أن الرعي بالرؤية يرتكز على العين، وغرضه شكل مرئي. والوعي العقلي يرتكز على العضو العقلي وغرضه الفكرة أو النية. وكذلك الأخرى، ومكذا إذن، وكما هو الحال مع الإحساس والتعييز والعمل الإرادي فإن الوعي له ستة المكال على علاقة بالملكات السحادية والأنواع الستة من الأشياء الخارجية.

ويجب أن نفهم جيداً أن الوعي CONSCIENCE لايتذكر الشيء، بل هو فقط فعل انتباه، انتباه لوجرد شيء. فعندما العين تصبح على صلة باحد الألوان، الأزرق مثلاً، فإن الوعي عن طريق الرؤية يبدو بكل بساطة أنه ليس إلا تنبهاً لأحد الألوان (أي فعل أنه تنبه لوجود لون). فليس إذن من تذكر في هذه الحالة، بل إن «التمييز، أو الإدراك الحسي PERCEPTION (وهو المجموعة الثالثة التي تكلمنا عنها سابقاً)، هو الذي يتذكر أن اللون هو الأزرق، إن مصطلح «الوعي عن طريق الرؤية، أو الوعي بالنظر» هو مصطلح فلسفي يجيب على الفكرة نفسها المغير عنها في المصطلح العادي «الرؤية». بالنسبة لكل واحد من أشكال الوعي.

يجب أن نكرر أنه، في الفسفة البونية، ليس من فكر دائم، غير متحرك، يستطيع أن يسمى «هو» أو «فنس» أو «أنا»، على عكس المادة، وأنه يجب ألا يُعتبر الوعي على أنه عقل في مقابل المادة.

ويجب الإلحاح بوجه خاص على هذه النقطة لأن المفهوم الخاطئ بأن الوعي هو نوع من «هو» أو «النفس» التي تبقى على حالها مشكلةً جوهراً دائماً طول الحياة، قد ثابر على البقاء منذ أقدم العصور حتى اليوم.

أحد تلاميذ بوذا، واسمه ساتي، أكد أن المعلم علَّمهم: «إن الوعي نفسه هو الذي يرتحل وإنه هو الذي يضل». فساله بوذا: «أن يشرح له ما سمعه عن الوعي». وكان جواب ساتي كلاسيكياً: «هو الذي يشرح ويحس ويختبر نتائج الأعمال الصالحة والطالحة هنا وهناك».

ملمن سمعتني أعلم المبدأ بهذه الطريقة أيها الغبي؟ ألم أفسر الوعي بدون الوعي بدون غذروف». ثم أخذ بوذا عندند يشرح الوعي بتفصيل: «إن الوعي يدون ظروف». ثم أخذ بوذا عندند يشرح الوعي بتفصيل: «إن الوعي ياخذ اسمه بحسب الظرف الذي ولد نهيس العين والأشكال يولد وعي يسمى وعي الرؤية. وبسبب الأنف والروائع يولد واغي يسمى وعي الشم. وبسبب الشعن والمسان والطعوم يولد وعي يسمى وعي الشم. وبسبب الجسل والمشياء الملموسة يولد وعي يسمى وعي اللمس. وبسبب الجسو والأشياء الملموسة يولد وعي يسمى وعي اللمس. وبسبب العضو الأشياء الملعوسة يولد وعي يسمى وعي اللمس. وبسبب العضو العقلي والأشياء العلياء العلية يولد وعي يسمى وعي اللمس. وبسبب العضو

ثم شرح له بوذا أيضاً بالأمثلة التوضيحية التالية: إن النار تأخذ اسمها تبعاً للشعلة التي تشعلها، فإذا كانت من الخشب فهي نار خشب. وإذا كانت من القش فهي نار قش، والحال هي كذلك مع الوعي، فهو يسمى تبعاً للظرف الذي يولد منه.

وقد ألح المعلم الكبير على هذه المسالة فقال: «إن النار التي تشتعل بسبب الخشب تشتعل فقط إذا كان ثمة مؤودة مما أشطها، ولكنها تموت في المكان نفسه إذا لم تعد توجد مؤونة لأن الظروف عندئذ يكون قد تغيرت ولكن النار لاتمتد إلى النشارة لتصبح نار نشارة، وهكذا. وبالطريقة نفسها فإن الوعي الذي يولد بسبب العين

والأشياء المرئية يظهر عن طريق هذا الباب من عضو الحس الذي هو العين، وظهوره لايكون إلا إذا وجدت الظروف التي توجده من عين وشكل مرئي ونور وانتباه. ويكف (الوعي) عن الوجود إذا لم يعد الظرف موجوداً لأن الظرف يكون عند ذلك قد تغير. ولكن الوعي لاينتقل إلى الأذن... الخ و لايغدو وعياً سمعياً، وهكذا دواليك...».

لقد صرح بوذا بعبارات لاغموض فيها أن الوعي يرتبط بالمادة وبالإحساس وبالتمييز (الإدراك الحسي) وبالتشكيلات العقلية ولايمكن أن يوجد مستقلاً عن هذه الشروط. لقد قال:

«الوعي يمكن أن يوجد عندما يملك المادة وسيلة وهدفاً وسنداً ويكبرن هو باحثاً عن متعته، عند ذلك يستطيع أن ينمو ويكبر وينتشر. أو إن الوعي يمكن أن يوجد إذا كان الحس وسيلته، أو التمييز وسيلته، أو التشكيلات العقلية وسيلته والتشكيلات العقلية غرضه والتشكيلات العقلية سنده ويكرن هو باحثاً عن متعته، فيستطيع أن ينمو ويكبر وينتشر.

إذا وُجد رجل يقول: سأريكم ظهور الوعي ورحيله واختفاءه وولادته واتساعه وانتشاره مستقلاً عن المادة وعن الإحساس وعن التمييز وعن التشكيلات العقلية، فإنه ربما يتحدث عن شيء ليس له وجوده.

والخلاصة، تلك هي المجموعات الخمس. وما نسميه «كانناً» أو «أننا» إنما هو تسمية مريحة، لصاقة نلصقها على ترخيجة هذه المكونات الخمس. هي كلها ليست دائمة، بل في تغير دائم «كل ما هو غير دائم هو دوكها». ذلك هو المعنى الحقيقي لهذه الكلمات الصادرة عن بوذا: «الخلاصة: مجموعات الارتباط الخمس هذه هي دوكها»، وهي لانتهى ذاتها لثانيتين متعاقبتين، فهنا آلاساوي آ إنها تدفق من الظهور والاختفاء الفوريين.

«أيها البراهمانا. الأمر تماماً مثل نهر جبلي يذهب بعيداً ويجري بسرعة جارفاً معه كل شيء. فليس من لحظة ولا برهة

ولاثانية يترقف فيها عن الجريان، بل يمضي جارياً ومستمراً بدون انقطاع. وهكذا الحياة البشرية، أيها البراهمانا، شبيهة بهذا النهر الجبلي». كما قال بوذا لراتباهالا: «العالم مثل فيضان مستمر وهو دائم الجريان».

شيء يختفي مسبباً ظهور شيء آخر بسبب سلسلة من الأسباب والمؤثرات، وليس من شيء وراء هذا التيار الذي يمكن اعتباره «ذاتاً» دائمة، «فردية مميزة»، ولاشيء مما يمكن أن نطلق عليه اسم «الأنا» حقاً. ولكن عندما تعمل هذه المجموعات الخمس الجسدية والعقلية المترابعة مجتمعة مشتركة مثل آلة «نفسية جسدية» تشكل عندنا فكرة «الأنا»، وهذا فهم خاطئ، «تشكيل عقلي» ليس إلا واحداً من التشكيلات العقلية الاثنين وخمسين من المجموعة الخامسة التي تحدثنا عنها سابقاً: فكرة الذات.

إن المجموعات الخمس المجتمعة التي نسميها «كائناً» هي دوكها، بل «سامكهارا دوكها»، وليس من «كانن» آخر أو «أنا» يقف وراء هذه المجموعات الخمس التي تحقق دوكها كما، قال بوذاغوثا»:

«الألم وحده موجود، ولكن لاوجود لأي متألم، الأفعال موجودة، ولكن لا وجود لأي فاعل».

ليس من محرك ثابت وراء الحركة، بل توجد حركة فحسب. وليس صحيحاً أن نقول إنها الحياة هي التي تتحرك، والصحيح أن الحياة والحركة هما الشيء ناته. الحياة والحركة ليسا شيئين مختلفين. ليس من مفكر وراء الفكر. الفكر هو المفكر نفسه. ولايمكننا ألا نلاحظ هنا كم تتعارض هذه الفكرة البوذية عن عبارة أنا أفكر إذن أنا مرجوك» الديكارتية.

يمكننا الآن أن نتساءل ما إذا كان للحياة بداية. بحسب بوذا إن بداية للتيار الحيوي للكائنات الحية أمر غير معقول. فذلك الذي

يعتقد أن الحياة خلقها الله سيكون مندهشاً من هذه الإجابة. ولكن إذا سائناه «وما هي بداية الله؟» فإنه سيجيب بدون تردد «الله ليس له بداية» دون أن يسبب له جوابه أي دهشة. قال بوذا «أيها البهيكهو، بدون بداية يمكن إدراكها هو هذه الدائرة من الدوام، ولايمكننا أن ندرك أول بداية للكائنات التائهة التي تدور في دائرة أن الغباء الغباء وربطت بموانع العطش والرغبات». ولنذكر كذلك أن الغباء هو السبب الرئيسي لاستمرار الحياة. وقد أعلن بوذا: «إن البحياة الأولى للغباء ليست ملموسة بحيث نسلم (بدون برهان) أن الاجود للغباء فيما وراء نقطة محددة. «فليس ممكناً إذن أن نقول إن الحياة لم توجد فيما وراء نقطة محددة. «فليس ممكناً إذن أن نقول إن الحياة لم توجد فيما وراء نقطة محددة.

ذلك هو بالاختصار معنى الحقيقة النبيلة عن دوكها، ومن المهم أن نفهم هذه الحقيقة النبيلة الأولى لأن بوذا قال: «إن من يرى الدوكها يرى أيضاً ولادة دوكها، ويرى كذلك الدرب الذي يؤدي إلى التخلي عن دوكها».

على أن هذه البينة لاتجعل حياة البرذي قلقة موحشة كما قد يحاول البعض خطأ أن يتصوروا. الأمر على العكس، فبوذي حقيقي معد المعد الكنداد. فهو لايشعر بخوف ولا قلق لأنه دائماً هادئ وصافي الذهن فلا إزعاجات ولا مصائب يمكن أن تسبب له الاضطراب. فالبوذي لم يكن قط قلقاً ولامكتئباً. وقد وصفه معاصره بأنه «مبتسم دائماً». وقد بدا دائماً في الرسوم والنقوش البرية بوجه سعيد رائق مسرور ورحيم، ولم يجدوا عنده أي أثر لأم أي قلق أو نشغال بال. إن الفن والنحت في المعابد البوذية لاتعطى أبداً انطباعاً لقلق أو حزن، بل هي تفوح بجو من الهدوء والفرح.

ورغم أن الحياة تحوي الألم فإن البوذي لايجب أن يكون نكد المزاج بسببها. ولا ينبغي له لا أن يغضب منها ولا أن يفقد الصبر. إن أحد أوجاع الحياة بحسب البوذية هو الرفض والكراهية. وقد

فُشر الرفض على أنه يعني «سوء النية تجاه الآخرين من الأحياء، وأمام الألم وما يجلب الألم، ووظيفته تكمن في إنتاج قاعدة لحالة من الشقاء والسلوك الشريري. فمن الخطأ إذن أن يكون المرء قليل الصبر عند الألم لأن قلة الصبر والغضب لاتجعل الألم يزول، بل على العكس من ذلك إن قلة الصبر وأدي إلى زيادة الأسى وتضخيم حالة هي في الأساس مرة ومؤلمة. ما يجب هو أن يتجنب المرء اللجوء إلى قلة الصبر والغضب، بل أن يفهم الألم ويفهم كيف يأتي وكيف يكن التخلص منه، وأن يغهل ذلك بصبر ولائاء وتصميم ونشاط.

هناك نضان بوذيان في غاية الجمال الشعري، وهما مليثان بالتعبيرات المفرحة عن أن تلاميذ بوذا رجالاً ونساء وجدوا السلام والسعادة في إتباعهم تعليمه. ملك كرسالا أبدى مرة ملاحظة متحدثاً إلى بوذا بائه، على العكس من مريدي أنظمة دينية أخرى، فإن تلاميذ بوذا «كانوا سعداء أو محين مبتهجين وجذلين. سعداء في الحياة الروحية، إمكاناتهم مُرضية خالية من القلق، رائقين هادئين يعيشون بروح الغزلان أي بقاب خفيف». ثم أضاف الملك أنه يعتقد يعيشون بروح المكرام قد حققوا بلا شك أعلى وأكمل ما تعنيه تعاليم بوذا».

فالبوذية معارضة تماماً لحالة فكرية قلقة، حزينة، كئيبة، نكدة، حريصة على الابتعاد عن فهم الحقيقة. وهنا يجب أن نتذكر أن الفرح واحد من سبع صفات يجب التمسك بها والحرص عليها لتحقيق «النيرڤانا».

.

# الحقيقة النبيلة الثانية: سامودايا ظهور دوكها

الحقيقة النبيلة الثانية هي ظهور دوكها أو أصلها. التحديد الأكثر شيوعاً والأوضح معرفة لهذه الحقيقة الثانية الذي نلقاه في العديد من أماكن النصوص الأصلية هو مايلي:

«إنها ذلك العطش (أو الرغبة الحارة) الذي ينجم عنه الوجود من جديد والصيرورة من جديد المرتبطة بالنهم المشبوب الذي يجد بدون انقطاع متعة جديدة تارة هنا وتارة هناك، وهذا يعني: 1 ـ العطش إلى لذائذ الحواس. 2 ـ العطش إلى الوجود والصيرورة. 3 ـ العطش إلى اللاوجود (الانعدام الذاتي)».

إنها هذا العطش، تلك الرغبة، ذلك النهم، ذلك الطمع الذي يظهر في أشكال متنوعة والذي يؤدي إلى ولادة كل أشكال الألم، وإلى استمرار الكائنات. على أنه يجب ألا يؤخذ على أنه السبب الأول لأنه ليس من الممكن وجود سبب أول نظراً لأنه في البوذية كل شيء نسبي ومترابط بعضه بعض. وحتى هذا العطش الذي يُعتبر السبب والأصل للدوكها يتعلق في ظهوره بشيء آخر هو الإحساس، ويتعلق ظهور الإحساس بالاحتكاف، وهكذا تدور الحلقة التي نشير إليها تحت اسم التولد المشروط والتي سنتحدث عنها فيما بعد.

وهكذا فإن العطش ليس السبب الأول ولا السبب الوحيد لظهور دوكها، ولكنه السبب الأكثر وضوحاً والأكثر التصاقاً، «الشيء الرئيسي» و«الشيء المنتشر في كل مكان» ومن هنا يحدث أن تحديد السامودايا أو أصل دوكها - في بعض مقاطع النصوص الأصلية البالية نفسها - يغشاه بعض العيوب الأخرى، وعدم النقاء، والرضوح غير العطش الذي أعطي له مع ذلك المكان الأول على الدوام. وفي حدود التوسع في نقاشنا، تلك الحدود التي نزيد أن تتمسك بها، سيكفينا التذكر بأن هذا العطش يتمركز حول الفكرة الخاطئة عن وجود «ذات»، وهذه الفكرة إنما هي ناجمة عن الغباء.

فهنا لفظة «عطش» تتضمن ليس فقط الرغبة والارتباط بلذائذ الحواس، وبالثروة والقوة، بل كذلك الأفكار والمثل والأراء والأراء والغظيات والمفلومية والأراء بوانا في ذلك فإن كل التعاسات والنزاعات في العالم بدءاً من للخصومات الصغيرة العائلية حتى الحروب الكبيرة بين الأمم لها الخصومات الصغيرة العائلية حتى الحروب الكبيرة بين الأمم لها على إيجاد حل للمنازعات الدولية، والذين يتحدثون في الحرب والسلم وحسب في عبارات سياسية واقتصادية لايلمسون إلا ما هو سطحي، ولايصلون أبدأ إلى الجذر الحقيقي للمشكلة. وكما قال بوذا لراتهابالا: «إن العالم يعاني من الكبت والحرمان وتتتابه رغبة شرمة لأنه عبد المعشى».

إن العالم سيتقبل كله وعن طيب خاطر أن كل التعاسات ولدت عن الرغبة الأنانية، وليس ذلك عصياً على الفهم، ولكن كيف هي هذه الرغبة وكيف هو هذا «العطش» اللذان في استطاعتهما إنتاج «الوجود من جديد» فيذا ليس سهلاً فههه والإحاطة به. وهنا يتبغي علينا مناقشة الجانب الفلسفي الاكثر عمقا الحقيقة النبيلة الثانية في علاقتها مع الجانب الفلسفي للحقيقة النبيلة الأولى، كما يجب علينا أن تكون فكرة عن نظرية الكارما (أي القدر والجبرية في الديانات الهندية) وعن نظرية «البعث».

نتبين أربعة أغذية \_ «كسبب أو شرط» \_ ضرورية للوجود ولاستمرار الكائنات: 1 \_ الغذاء المادي العادي. 2 \_ احتكاك أعضاء الحواس (بما في ذلك العضو العقلي) مع العالم الخارجي. 3 \_ الوعي. 4 \_ الفعل الإرادي العقلي أو الإرادة.

من بين هذه الأغذية الأربعة يشمل الأخير منها، وهو «الفعل الإدادي العقلي»، يشمل إرادة الحياة والوجود، والوجود من جديد والاستعرار والصيرورة أكثر فاكثر. إنه جذر الوجود والاستعرار والنصال الذي يتبع عن طريق أعمال حسنة أو سيئة، و«الفعل الإرادي» نفسه. وقد رأينا سابقاً أن الفعل الإرادي العقلي» قال بوذا: «عندما بنفسه. فقي إشارته إلى «الفعل الإرادي العقلي» قال بوذا: «عندما نفهم أغذية الفعل الإفرادي العقلي فإننا نفهم أشكال «العطش» الثلاثة. وهكذا فإن عبارات «العطش» و«الفعل الإرادي» و«الكارما» لها المعنى نفسه. وهي تعني الرغية و«الكرام» لها المعنى نفسه. وهي تعني الرغية وإرادة الوجود والوجود ثانية والصيرورة، والنمو أكثر والتكديس باستمرار. وهذا هو السبب في ظهور الدوكها. وهذه الرغية توجد في تراكم التشكيلات العقلية. وهذا التراكم هو واحد من التراكمات الخصصة التي تكون كائناً.

سنجد هنا واحدة من النقاط الأكثر أهمية، النقطة الجوهرية حقاً من تعاليم بوذا. ويجب علينا أن نسجل بوضوح وعناية، وأن نتذكر جيداً أن السبب، أن البذرة في ظهور دوكها توجد في دوكها نفسها، أو أن هذا السبب ليس خارجياً. وهذا ما تعنيه الصيغة المعروفة جيداً التي نصادفها في أغلب الأحيان في النصوص الاحماية البائية: «كل ما يملك طبيعة أن يظهر وأن يتجلى يملك كذلك بلبحة الكف والانقطاع CESSATION فكل كائن أو شيء أو نظام، إذا كان يملك في نفسه طبيعة الظهور والتجلى فإنه يملك أيضاً في ذاته طبيعة وبدارة. وهكذا فإن دوكها (الركامات الخمسة) تملك في ذاتها طبيعة ظهورها الذاتي كما تملك

في ذاتها طبيعة كفها وانقطاعها. وسنعود إلى هذه النقطة عندما نصل إلى الحقيقة النبيلة الثالثة (NIRODHA).

إن الكلمة القديمة كامًا (وهي في السنسكرتية كارما من جذر فَكُل) تعني حرفياً (عَمَل) أو (فِعل). ولكن هذه الكلمة في نظرية الكارما البوذية ترتدي معنى خاصاً هو «الفغل الإرادي» لا أي فعل. وهي لاتعني كذلك «تتيجة الكارما» وهو المنتحى الذي يستعملها فيه الكثير من الأشخاص بهذا اللفظ وهو خطا ومجانب للدقة. وفي عام الإلفاظ TERMINOLOGIE البوذي لاتعني كارما أبدأ تأثيراتها، إذ أن تأثيرات الكارما تسمي «الثمار» أو النتائج.

والإرادة، إلى حد ما، يمكنها أن تكون صالحة أو طالحة. وكذلك الرغبة فإنها يمكن أن تكون صالحة أو طالحة. إن كارما صالحة تنتج نتائج صالحة، بينما الكارما الطالحة تنتج نتائج طالحة. فالعطش أو الفعل الإرادي أو الكارما (امسالحة والطالحة) تملك تأثيراً هو القوة: قوة الاستمرار ـ الاستمرار في اتجاه صالح أو طالح، خير أو شرير، فالأمر نسبي ويقع في الاستمرار، فواحد من الأراهانت، مهما فعل، لايكثر من الكارما لأنه متحرر من المفهوم الخاطئ عن الذات، متحرر من «العطش»، من الاستمرارية والصيرورة ومن كل الأوساخ والنجاسات. فبالنسبة له لم يعد ثمة ميلاد جديد.

إن نظرية الكارما يجب ألا تختلط أبداً بما يمكن تسميته «بالعدالة الأخلاقية» أو مع مفهوم «الجزاء أو المكافأة» أو مفهوم «العقاب». ففكرة العدالة الأخلاقية، فكرة المكافأة والعقاب تأتي من مفهوم كائن أعلى، إله يحاكم، مشرع يقرر ما هو خير وما هو شر. فكلمة «عدالة» غامضة وخطرة، وباسمها يرتكب من الشر أكثر مما يصنع من الخير للإنسانية. أما نظرية الكارما فهي نظرية الأسباب والمؤثرات، نظرية الفعل ورد الفعل، وهي تعبر عن قانون طبيعي لايرى فهه شيء من عدالة المكافأة والعقاب. فكل عمل يستند على

فعل إرادي ينتج تاثيراته ونتائجه، فإذا كان عملاً صالحاً أنتج 
تأثيرات صالحة، وإذا كان عملاً طالحاً أنتج تأثيرات صالحة، والأمر 
ليس مسألة عدالة أو مكافاة أو عقاب تحكمه قوة تحاكم طبيعة 
العمل، بل هو بكل بساطة ناجم عن طبيعة هذا العمل الخاصة، عن 
قانونه الخاص، وليس من الصعب فهم ذلك. ولكن ماهو متعذر على 
الفهم هو أنه - بحسب النظرية الكارمية - تستطيع تأثيرات عمل 
مرتكز على فعل إرادي أن تستمر في الظهور حتى في حياة ما بعد 
الموت. والآن ينبغي علينا إذن أن نفسر ما هو الموت في البوذية.

لقد رأينا أن كانناً ما ليس إلا مركباً من قوى أو طاقات جسدية وعقلية. وما نسميه الموت هو التوقف الكامل لعمل العضوية الجسدية. فهل هذه القوى والطاقات تصل إلى الانتهاء إطلاقاً مع انتظاع عمل العضوية البوذية تقول: كلا فالإرادة والرغبة وعطش الوجود والاستمرار والصيوروة هي قوة هائلة تحرك مجموع الحيوات والموجودات والعالم كله. إنها القوة الاكبر والطاقة الأقوى الموجودة في العالم. وبحسب البوذية إنها لاتكف عن العمل بترقف على جمل جسننا الذي هو في نظرنا الموت، بل هي تستمر بالظهور في شكل آخر منتجة حياة جديدة نسميها البحد.

ويرد على الذهن سؤال آخر: إذا لم يعد يوجد كيان دائم 
لايتغير، إذا لم يعد ثمة جوهر كالذات أو النفس، فما الذي يستطيع 
إذن أن يحيا من جديد، أن يولد من جديد بعد الموت؟ قبل أن نصل 
في هذه المسألة إلى الحياة بعد الموت لننظر مليا فيما هي الحياة 
الحالية، كيف تستمر الآن. ما نسميه حياة - وقد كررنا ذلك - هو 
تجمع خمسة تراكمات، تجمع طاقات جسدية وعقلية. وهذه تتغير 
دلاما ولاتبقى نفسها خلال برهتين متعاقبتين، إنها تحيا وتموت في 
كل لحظة، «فما يكاد التجمع يظهر حتى ينحط ويموت، أيها البهيكهو 
في كل لحظة أنتم تولدون وتنحطون وتموتن».

والخلاصة هي أننا، حتى في مدة حياتنا هذه، نولد ونموت في

كل لحظة، ومع ذلك نحن نستمر في الوجود. فإذا استطعنا أن نفهم أننا في هذه الحياة نستطيع أن نستمر في الوجود دون وجود جوم درائم ثابت كالذات أو النفس، فلماذا إذن لاستطيع أن نفهم أن هذه القوى نفسها تستطيع أن تستمر في العمل دون أن يكون فيها ذات أو نفس لإنعاشها بعد أن تكون العضوية الجسدية قد كفت عن العمار.

عندما لايعود هذا الجسم الجسدي قادراً على العمل فإن الطاقات لاتموت معه، بل تستمر في ممارسة ذاتية متخذة شكلاً آخر هو ما نسميه حياة أخرى. فعند الطفل تكون الكفاءات الجسدية والعقلية والفكرية كلها طرية وضعيفة، ولكنها تطك في ذاتها القدرة الكامنة على إنتاج رجل بالغ، لأن الطاقات الجسدية والعقلية التشكل ما نسميه إنساناً موهوبة في ذاتها لتتمكن من اتخاذ شكل جليد ولتنمو بالتدريج حتى تصل إلى كامل قدرتها.

وبما أنه لايوجد جوهر دائم وثابت فلا شيء ينتقل من لحظة اللمرور، وهكذا فإن من البديهي أنه ليس من دائم أو ثابت يستطيع المرور، أو الهجرة من حياة إلى أخرى، أنها حقاً سلسلة تستمر بدون انقطاع ولكنها تتغير بين لحظة و أخرى، وهذه السلسلة - إذا توخينا الدقة في كلامنا - ليست إلا حركة. إنها مثل لهب يشتعل في الليل: إنه ليس نفسه كما أنه ليس غيره، رجل يكبر ويصبح رجلاً في الستين، من البديهي أن هذا الرجل ليس العلق الذي ولد قبل ستين عاماً وهو كذلك ليس غيره، وكذلك الأمر في رجل مات هنا وولد من جديد في مكان آخر، إنه ليست الشخص نفسه ولا شخصاً آخر. إنها ليسترارية للسلسلة نفسها، والغرق بين الموت والولادة ليس إلا لحظة في تفكيرنا: آخر لحظة من الفكر في هذه الحياة استهيء أول لحظة في المستميه حياة لاحقة. وهذه الحياة اللاحقة ليست في الموت والولاحقة ليست في المقلة في هذه الحياة المسلمة نفسها، حتى لحظة في هذه الحياة المسلمة نفسها، حتى لحظة في هذه الحياة بعد نفسها من الفكر نهيء للحظة التالية، ومكذا فإن مسالة حياة بعد

الموت، من وجهة نظر البوذية، لاتشكل سراً كبيراً، والبوذي لايشغل باله أبداً بهذه «المشكلة».

طالما وُجد «العطش» للكينونة والصيرورة فإن دائرة الاستمرار ستتوالى ولن تستطيع الوصول إلى نهاية إلا عندما تُنتزع القوة التي تحركها، وهي هذا «العطش» نفسه، وأن تُقطع بواسطة «الحكمة» التي ستمتلك رؤية واقع «النيرڤانا» وحقيقتها.

4

## الحقيقة النبيلة الثالثة: نيروذا توقف دوكها

الحقيقة النبيلة الثالثة هي أن يوجد اختفاء أو تحرر من الألم، من استمرار دوكها. وهي تسمى الحقيقة النبيلة عن توقف دوكها الذي هو النيبانا الذي يشتهر أكثر تحت اسمه السنسكريتي النيرقانا.

ومن أجل حذف دوكها حذفاً كاملاً يجب أن يحذف منها جذرها الأساسي الذي هو «العطش» كما رأينا سابقاً. ولذلك غرفت النيرڤانا باسمها السنسكريتي «تانهاكهايا» الذي يعني «استثصال العطش».

ستسالون الآن: ولكن ما هي النيرڤانا؟ لقد كُتبت مجلدات لإعطاء جواب لهذا السؤال الطبيعي جداً والبسيط جداً، ولكنها لم تفعل إلا تعتيم السؤال أكثر من توضيحه. والجواب الوحيد المعقول الذي يمكن أن يُعطى هو أن من المستحيل الإجابة بشكل كامل ويطريقة مرضية بالكلمات، ذلك لأن اللغة الإنسانية فقيرة جداً لشرح الطبيعة والواقع السامي الذي هو النيرڤانا. لقد خُلقت اللغة واستُعمل من جمهور الكائنات الإنسانية للتعبير عن أشياء وأفكار جربتها واختبرتها أحاسيسهم وعقلهم. أما تجربة فوق – إنسانية كاحقيقة المطلقة فهي لانتشي لهذا النمط. فلا توجد إذن كلمات تستطيع التعبير عن هذا التجربة. وكذلك هو الأمر مع لغة الأسماك

التي لاتستطيع أن تتضمن ألفاظاً تعبر عن طبيعة الأرض البابسة. تقول السلحفاة لصديقتها السمكة إنها عادت إلى البحيرة بعد أن قامت بنزهة فوق الأرض البابسة، «طبعاً، قالت السمكة، لقد أردت أن تقولي إنك سبحت على الأرض البابسة»، وحاولت السلحفاة أن تشرح أنه لايمكن السباحة على الأرض وأنها صلبة ويجب عليها المسير، ولكن السمكة كانت تصر مؤكدة أنه لايمكن أن يوجد ما يشبه ذلك، ولابد أن تكون الأرض مائعة وعليها أمواج ولابد فيها من السباحة ولغطس.

إن الكلمات رموز تعيد تقديم الأشياء والأفكار المالوفة عندا. وهذه الرموز لاتترجم وليس لديها القدرة على التعبير عن الطبيعة الحقيقية لأشياء حتى الكثيرة الشيوع، وينبغي أن تقهم أن اللغة خادعة ومضللة عندما يتعلق الأمر بإمساك الحقيقة. وكما قال لاتكافأتارا - سوترا إن الجاهلين يتركون أنفسهم يتخبطون في الكلمات كما يتخبط القيل في الوحل.

على أننا لانستطيع مع ذلك أن نتجاوز اللغة. ولكن إذا كان لابد للنيرقانا أن تُشرح وأن يعبر عنها بكلمات وتعابير إيجابية فإننا سنتعرض لخطر الارتباط فوراً بفكرة ملتصقة بالتعابير التي سنستعملها والتي يمكن أن تكرن مناقضة تماماً (لما أردنا التعبير عنه). لذلك نستعمل بصورة عامة تعابير سلبية، وهو ما يمكن أن يكون أقل خطراً. ولذلك سنقوم غالباً بتلميح للنيرقانا بمساعدة يعون أقل خطراً. ولذلك سنقوم غالباً بتلميح للنيرقانا بمساعدة تعابير سلبية مثل كلمة «تانهاكهاي» أي «استنصال العطش»، وكلمة «قيراغا» أي «غير المركب»، «غير المشروط»، وكلمة «قيراغا» أي «غيرا الرغبة»، و«نيروذا» أي «توقف»، و«نيبانا» أي «استصال».

وإليكم بعض التعاريف والأوصاف للنيرڤانا» كما وردت في النصوص الباليّة الأصلية.

«إنها التوقف الكامل لهذا العطش، التخلي عنه، هجرة، التحرر منه، الانفصال عنه».

«هي تهدئة كل ماهو مشروط، هجر كل القذارات، استئصال العطش، الانفصال، التوقف، النيبًانا».

«أيها البهيكهو، ما سو المطلق، ما هو غير المشروط؛ إنه، أيها البهيكهو، استئصال الرغبة، استئصال البغضاء، استئصال الوهم. هذا، أيها البهيكهو، ما يسمى بالمطلق».

«أيها الراذا، إن استئصال «العطش» هو النيبًانا».

«أيها البهيكهر، مهما كانت الأشياء المشروطة أو غير المشروطة فإن «الانفصال» هو الأكثر رفعة. وهذا يعني التحرر من الغرور، تدمير «العطش»، اجتثاث الإرتباط، قطع الاستمرار، استئصال «العطش»، الانفصال، التوقف، النيبانا».

إن جواب ساريبوتا، وهو ألمع تلاميذ بوذا، على السؤال المباشر: «ماهي النيبانا؟» الذي طرحه واحد من الباريشراجاكا، كان مطابقاً للتحديد الذي أعطاه بوذا نفسه والذي سجلناه سابقاً: «استنصال الرغبة، استنصال البغضاء، استنصال الوهم».

«إن هجر الرغبة وتدميرها وهجر الشراهية وتدميرها تجاه هذه المجموعات الخمسة من الارتباط هو توقف دوكها».

«توقف الاستمرار والصيرورة هو نيبًانا».

وكذلك تحدث بوذا عن النيرڤانا بقوله:

«أيها البهيكهو، هناك اللامولود، اللاصائر، اللامشروط، واللامريّر واللامشروط، واللامريّر واللامشروط، واللامريّب فقد لايكون هناك خلاص من المولود والصائر والمشروط والمركّب. وبما أنه يوجد اللامولود واللاصائر والمشروط واللامركّب فقد يكون ثمة انعتاق للمولود والصائر واللامشروط واللرمركب فقد يكون ثمة انعتاق للمولود والصائر والمسروط والمركّب.

هنا لامكان للعناصر الأربعة: القاسي والمائع والحرارة والحركة. كما لايمكن أن يكون ثمة وجود لمفاهيم الطول والعرض، المرهف والغليظ، الخير والشر، للإسم والشكل، فهي كلها قطعاً مقرضة خربة. ولايمكن أن يكون ثمة وجود لهذا العالم ولا للعالم الأخر ولا لما يأتي ولا لما يذهب، ولا لما يبقى واقفاً ولا للموت ولا للولادة ولا الأشياء ولا المعاني.

وبما أننا عبرنا بهذا الشكل عن النيرڤانا بتعابير سلبية فإن الكثيرين من الأشخاص بمتلكون مفهوماً خاطئاً عما هو سلبي ويعبر عن إلغاء الذات. إن الأمر ليس قطعاً إلقاء للذات لأنه لا وجود في الواقع للذات لتلغى. وإذا كان ثمة إلغاء فهو إلغاء للوهم الذي يعطي فكرة خاطئة عن الذات.

إن من الخطأ القول إن النيرڤانا سلبية أو إيجابية. فمفاهيم السلبي أو الإيجابي هي مفاهيم نسبية وتنتمي لمجال الثنائية، لذلك فإن هذه الألفاظ لاتنطبق على النيرڤانا، على الحقيقة المطلقة لأنها تجاوزت الثنائية والنسبية.

إن كلمة «سلبي» لاتدل بالضرورة عن حالة سلبية. فالكلمة التي 
تعني «الصححة» في السنسكريتية هي أروغيا، وهي كلمة سلبية تعني 
حرفيا «غياب» المرض. ومع ذلك فإن أروغيا (الصحة) لاتدل على 
حالة سلبية. وكلمة «خالد» التي هي في السنسكريتية آميتا وفي 
اللهجة البالية آماتا والتي هي مرادفة أيضاً النيرقانا هي سلبية، ومع 
ذلك هي لاتعني حالة سلبية. إن إنكار القيم السلبية ليس له معنى 
سلبي. فمن المترادفات الشائمة للنيرقانا «الحرية» أيضاً (وهي في 
سلبي. فمن المترادفات الشائمة للنيرقانا «الحرية» أيضاً (وهي في 
لها معنى سلبياً، مع أن للحرية جانباً سلبياً لأنها تعني التحرر دائماً 
من عائق، من شيء سيء سلبي، بينما الحرية نفسها ليست سلبية. 
وكذلك هو الأمر مع النيرقانا «موثي» أو «قيموثي» الحرية المطلقة ـ

الحرية من كل ما هو خبيث، من الرغبة، من الجهل، من البغضاء، حرية من كل ما يعني الثنائية والنسبية ومن الزمان والمكان.

نستطيع أن نكون فكرة عن النيرقانا باعتبارها حقيقة مطلقة (كما ورد في أحد المصادر العتيقة الموثوقة)، هذا الخطاب وجهه المعلم «بوذا» ليوكرساتي (الذي مر ذكره)، والذي وجده المعلم ذكياً ومتزناً في الليلة التي أمضياها معاً في مشغل صانع الفخار، وإليكم مئة الجوهري مما يهمنا:

إن الإنسان مؤلف من ستة عناصر: القساوة والميوعة والحرارة والحركة والمكان والشعور. وعندما يحلل هذه العناصر يكتشف أنه ليس فيها «أنا» أو «يخصني». ويفهم كيف أن الشعور يظهر ويختفى، وكيف أن الأحاسيس ماهو سار منها أو مزعج أو حيادي تظهر وتختفي. ونتيجة لهذه المعرفة يغدو عقله منطلقاً من كل قيد، وعند ذلك يكتشف في نفسه صفاء ذهن نقياً يستطيع توجيهه للوصول إلى أى حالة من السمو العقلى، ويعرف أن صفاء الذهن النقى هذا سيبقى ثابتاً خلال فترة طويلة من الزمان. ولكنه يفكر: «إذا وجهت هذا الذهن الصافى الواضح نحو جو الفضاء اللامتناهي وإذا طورت ذهنا مناظراً له فذلك هو خلق عقلي. وإذا وجهت هذا الذهن الصافى الواضح نحو جو الشعور اللامتناهي، نحو جو العدم... أو نحو لا جو الإدراك الحسى ولا جو اللا إدراك الحسى، وإذا طورت ذهناً مناظراً لذلك، فذلك خلق عقلى»، بينما هو لأيخلق عقلياً ولايتمنى لا الاستمرارية ولا الصيرورة ولا العدمية. وبما أنه لايبنى عقلياً، وبما أنه لايريد الاستمرارية ولا الصيرورة ولا العدمية فأنه لايتشبث بشيء في هذا العالم. وبما أنه لايرتبط بشيء فهو خال من القلق. وبما أنه خال من القلق فإنه هادئ بشكل كامل وانطفأ اللهب تماماً في ذاته. وهو يعرف أن «الولادة انتهت، وعيشت الحياة النقية، وتم إنجاز ما كان من عمل، ولم يبق شيء يُعمَل في سبيل ذلك».

والآن، إذا ما شعر بإحساس سازً أو غير سازُ أو حيادي، فإنه يعرف أن ذلك غير دائم، أن ذلك لايتعلق به، أن ذلك الإحساس لم ينتَبُهُ عن رغبة وهوى، ومهما كان الإحساس فهو يشعر به دون أن يكون له به ارتباط. وهو يعرف أن هذه الأحاسيس ستهدأ مع انحلال الجسد، كما تنطفئ شعلة قنديل عندما تفقد الفتيلة زيتها.

«والنتيجة، أيها البهيكهو، إن شخصاً مزوّداً على هذه الشاكلة يملك الحكمة المطلقة، ذلك لأن معرفة استنصال كل شيء هي الحكمة النبيلة المطلقة،

«وخلاصه المبني على الحقيقة لايهتز. أيها البهيكهر، إن ما هو غير واقعي هر خطا. وما هو واقعية (نيبّانا) هو حقيقة (ساكًا). إذن، أيها البهيكهو، إن شخصاً مزوداً على هذ الشاكلة هو مزود بالحقيقة المطلقة، ذلك لأن الحقيقة النبيلة المطلقة هي (نيبّانا) التي هي الواقع».

في مكان آخر استعمل بوذا، وبدون التباس، كلمة حقيقة في مكان كلمة (نيبَانا): «ساعلمكم الحقيقة والصراط الذي يقود إلى الحقيقة». فهنا الحقيقة تعني النيرثانا بشكل مؤكد لالبس فيه.

والآن ما هي الحقيقة المطلقة؛ بحسب برذا، الحقيقة المطلقة هي أنه لاوجود للمطلق في هذا العالم، وأن كل شيء نسبي، مشروط، وغير دائم. وأنه لاوجود لجوهر مطلق لايتغير، أبدي، كالذات والنفس (أو آتمان)، فينا أو خارجنا. هذا هو الحقيقة المطلقة، فالحقيقة السبية، وفهم هذه الحقيقة، أي رؤية الأشياء كما هي بدون وهم ولاجهل هو استئصال الرغبة و «العطش» وانقطاع الدي هو «النيرقانا»، ومن النافع الهيد أن نتذكر هنا وجهد نظر الماهايانا عن النيرقانا باعتبارها ليست شيئاً مختلفاً عن «السامسارا»، وكذلك السامسارا فإنها النيرقانا نفسها وفقاً لطريقة النظر البها، أي وفقاً لما تكن طريقة النظر شخصية أو موضوعية.

ومفهوم الماهايانا هذا ربما تم إعداده انطلاقاً من الأفكار التي وُجدت في النصوص الأصلية في اللغة الهاليّة لثيرالثادا التي هي مرجعنا في هذا العرض المختصر.

وربما كان غير صحيح أن نفكر بأن النيرقانا هي النتيجة الطبيعية لاستضمال الرغية، فالنيرقانا ليست نتيجة لأي شيء، فلو أنها نتيجة لكانت نتاجاً لأحد الأسباب، وعندئذ ستكون نتاجاً مشروطاً. إن النيرقانا ليست سبباً ولانتيجة لأنها خارج الأسباب مطالقية ليست نتيجة ولامؤثراً، وليست ناتجاً كما لم أنها عقلية مجازية فكرية. فطالما الحقيقة موجورة فالنيرقانا موجودة. والشيء الوحيد الذي ربما تمكنتم من عمله هو أن تروها، أن تفهوها. وثمة صراط يقود إليها ولكنها ليست نتيجة لهذا الصراط. تستطيعون ارتقاء جيل باتباعكم صراطاً (أي ممراً أو درياً ضيقاً)، ولكن القول إن الجبل هو نتيجة أن نتاج للصراط. ضيقاً)، ولكن النور ليس نتيجة أن نتاج للصراط.

يسأل الكثيرون: ما وراء النيرقانا؟ إن هذا السؤال لايمكن أن يطرح لأن النيرقانا هي الحقيقة الأسمى، وبما أنها الأسمى فلا يمكن أن يكون بعدها شيء وإذا وجد شيء فيما وراء النيرقانا فستكون إذن هي الحقيقة الأسمى وليس النيرقانات. والواقع أن كاهنأ اسمه راذا كان قد طرح هذا السؤال على بوذا بكلمات أخرى: «لأي هدف، لأية غاية هي النيرقانات هو هذا السؤال يقترض إذن أن يكون بعد النيرقانا شيء آخر، لأنه يسلم بوجود هدف وغاية

عندئذ أجاب بوذا: «ياراذا، هذا السؤال لايستطيع أن يأخذ حده (أي أن هذا السؤال هو خارج الموضوع). إن المرء يعيش الحياة القدسية لأن النيرقانا أشبه بالغطسة الأخيرة، ولأنها الهدف الأسمى والغاية الأسمى».

إن بعض التعابير الشعبية الخاطئة مثل التعبير التالي على سبيل المثال: «إن بوذا دخل في النيرقانا أو في البارينيرقانا». فمنذ أن

تسمع القول بأن «بوذا دخل في النيرقانا أو البارينيرقانا» فإنك 
تميل إلى اعتبار النيرقانا حالة أو منطقة أو ظرفا حيث ثمة وجود 
من نوع ما وتحاول أن تتخيلها بمعنى يستطيع أن يدغع إلى ذهنك 
كلمة «وجود» كما تعرفه في حياتك العادية. ونحن لم نجد في 
النصوص الأصلية شيئا يشبه هذا التعبير الشعبي: «سخل في 
النيرقانا»، وليس فيها ما يعادل «دخل بعد موته في النيرقانا»، بل 
منالك كلمة استعملت للدلالة على موت واحد من البوذا أو الأراهانت 
الذي بلغ النيرقانا وهو بارينييةرة، ولكنها لاتفتي عبارة «دخل في 
النيرقانا» غبارينييترة وأراد أن يقول ببساطة: «توفي كلياً، انطفا 
الكياً» وهي صورة لشطة تنطفئ، ذلك لأن بوذا أو واحد من 
كلياً» وهي صورة لشطة تنطفئ، ذلك لأن بوذا أو واحد من 
كلياً» وهي صورة لشعلة تنطفئ، ذلك لأن بوذا أو واحد من

والآن يأتي سؤال آخر: ما الذي يحصل لبوذا أو لواحد من الأسالة المائت بعد موته، بعد البارينيرڤانا؟ هذا السؤال جزء من الأسالة التي تُركت بدون جواب. وحتى عندما تحدث بوذا عنها لاحظ أنه ما مكلمة في مفرداتنا اللغوية تستطيع أن تشرح ماذا يحدث لواحد من الأراهانت بعد موته. وعندما أجاب أحد السائلين قال بوذا إن الأراهانت، نأمثلا «وُلك» أو «لم يولد» لاتنظيق على حالة واحد من المؤلل مادة وإحساس وإدراك ونشاطات الأراهانت، لأن أشياء من أمثال مادة وإحساس وإدراك ونشاطات عقلية وشعود التي ترتبط بها كلمات مثل «وُلك» أو «لم يولد» قد نُمرات تماماً واقتلعت من جذورها لكى لاتظهر ثانية بعد موته.

إن واحداً من الأراهانت غالباً ما يشبّه بعد موته بنار انطفات بعد أن نقد وقودها، أو بشعلة قنديل خبت عندما نقد الزيت واستهلك الفتيل. فينبغي أن نقهم هنا بوضوح وتدقيق، وبدون ليس، أن ما يشبّه بنار أو بشعلة تنطفئ ليس هو النيرقانا، بل هو «الكائن» المركب من خمسة تراكمات هي التي أنجزت النيرقانا، ويجب الإلحاج على هذه النقطة، لأن بعض الأشخاص، أو حتى بعض كبار العلماء الباحثين، قد فهموا وفسروا هذا الرمز بطريقة خاطئة

معتقدين أنه يتعلق بالنيرڤانا، بينما لم تشبَّه النيرڤانا قط بنار أو شعلة منطفئة.

وثمة سؤال آخر يطرح كثيراً عما إذا لم يكن هناك «ذات» أو 
«آتمان» تحقق النيرقانا؟ وقبل أن نذهب إلى النيرقانا نطرح السؤال 
التالى: من ذا الذي يلاعتقد الأن برجود «ذات» آقد رأينا سابقاً إن 
الفكر هو الذي يفكر وايس من مفكر وراء الفكر. كذلك فإنها الحكمة 
(أو الإنجاز) هي التي تنجز، وليس من ذات أخرى وراء الإنجاز 
قو درأينا عند مناقشة أصل دوكها أنه مهما كان من أمر كائن أو 
شيء أو نظام، فإنه إذا كان يملك طبيعة أن ينتج نفسه فهو يتضمن 
في ذاته طبيعة أو بذرة توقفه وانقطاعه CESSATION ودماره. إن 
دوكها، أو السامسارا، أو دائرة الاستمرار، تملك طبيعة الظهور، 
وهذا يرجب أن يكرن لها طبيعة الانقطاع أو التوقف أيضاً. وقد 
ولات دوكها بسبب «الحطش» (TANHA) وتنتهي بسبب الحكمة 
وؤمدة الخمسة، كما رأينا.

إن بذرة ظهورها، مثل بذرة توقفها، توجد إذن في داخل التراكمات الخمسة. وهذا هو المعنى الحقيقي لتصريح بوذا: «في هذا الجسد الحساس نفسه، وعلى طول باع، ألتمس العالم، ظهور الحالم، انقطاع العالم، والمسراط الذي يؤدي إلى انقطاع العالم، وهذا يعني أن الحقائق النبيلة الأربع توجد في التراكمات AGREGATS الخمسة، أي فينا نحن أنفسنا، فهنا كلمة «العالم» استعملت بدلاً من دوكها. وهذا يعني أيضاً أنه لاتوجد أية قوة أخرى خارجية ينجم عنها (أو تُنتج) ظهور وانقطاع دوكها. وعندما تنمو الحكمة وتقوى بحسب الحقيقة النبيلة الرابعة التي سناتي على ذكرها، فإنها تكتشف سر الحياة وترى واقع الأشياء كما هي. وعندما ينكشف السر وتكتشف الحقيقة فإن كل القوى التي ينتج عنها بتهيج وعصبية وعن طريق الوهم استمرار السامسارا

تهداً وتقدو عاجزة عن إنتاج تشكيلات جديدة، لأنه لم يعد يوجد وهم و«عطش» لحماية الاستمرار والدوام. وهذا يشبه مرضاً عقلياً يُشفى عندما يُكتشف سببه وسره ويراهما المريض بوضوح.

«إن الغاية السامية المرجوة SUMMUM BONUM لايمكن بلوغها، في جميع الأديان تقريباً، إلا بعد الموت. بينما يمكن أن تتحقق النيرفانا في هذه الحياة نفسها، وليس من الضروري انتظار بلوغها».

إن من يحقق الحقيقة، أي النيرقانا، هو أسعد كائن في العالم. فهو يتحرر من كل «العقد COMPLEXES» ومن كل الوساوس والمنخصات والصعوبات والمسئلكل التي تعذب الآخرين. فصحته العقلية كاملة. لاياسف على الماضي ولايهتم بالمستقبل، يعيش في المحظة الحاضرة، يتذوق الأمور ويتمتع بها في المنحى الأكثر يقال ويدون «إسقاط» من ذات. هو فرح، مبتهج، متمتع بالحياة الشقية، ملكاته راضية، محرر من كل ضيق، رائق وهادئ. هو متحرر من الرغبات الأنانية، من البغضاء، ممتلئ بحب عالمي، وبالرأفة والطيبة والعظف والتفهم والتسامح. يخدم الآخرين بالطريقة الأتقى لأنه لايفكر بنفسه ولايسعى وراء ربح، لايجمع شيئاً حتى ولا المكاسب الصيوروة.

النيرقانا بعيدة عن كلمات الثنائية والنسبية. فهي إذن بعيدة عن مفاهيمنا العامة عن الوجود مفاهيمنا العادل والظالم، عن الوجود وعدم الوجود. حتى كلمة «السعادة» التي شاع استعمالها في وصف النيزقانا لها معنى مختلف كل الاختلاف. قال ساريبوئا مرة: «إيها الصديق. النيرقانا هي السعادة، عند ذلك سالة أودايي: ولكن أيها الصديق ساريبوئا، أية سعادة هي، لأنه لايوجد إحساس، وكان جواب ساريبوئا، أية سعادة هي هن هذه قي مستوى مساوية العالمة العادة المعنونة نقسها».

4

# الحقيقة النبيلة الرابعة: ماجًا الصراط

الحقيقة النبيلة الرابعة هي الصراط الذي يقود إلى توقف دوكها. وهو يعرف باسم «صراط الوسط» لأنه يتجنب ضيين: أولهما هو تتبع السعادة في خضوعها للملذات الحسية وهو أمر «نئي»، مبتذل، لا فائدة منه وطريقة الناس العاديين». والثاني هو البحث عن السعادة التي تعتمد، على الحكس من ذلك، على الإماتة عن طريق أشكال مختلفة من التقشف. وهو أمر «مؤلم» لا قيمة له ولا فائدة منه. وقد حاول بوذا بنفسه هذين الضدين، وعرف عدم جدواهما واكتشف بالتجربة الشخصية صراط الوسط «الذي يعطي الرؤية والمعرفة ويقود إلى الهوده والرؤية العميقة، إلى اليقظة، إلى اليقظة، إلى الثيرفانا». ويشار إلى صراط الوسط هذا تحت اسم الصراط النبيل الثيرفانا». ويشار إلى صراط الوسط هذا تحت اسم الصراط النبيل الثيرفانا». ويشار إلى صراط الوسط هذا تحت اسم الصراط النبيل الثيرفانا». ويشار إلى عمراط الوسط هذا تحت اسم الصراط النبيل

- 1 الرؤية الصحيحة. 2 - الفكر الصحيح.
  - 2 العدر الصحيح. 3 - الكلام الصحيح.
  - 4 ـ العمل الصحيح.
- 5 وسائل الحياة الصحيحة.
  - 6 المجهود الصحيح.
    - 7 الانتباه الصحيح.
    - 8 التركيز الصحيح.

والنيرقانا بعيدة عن المنطق والإستدلال. فرغم أننا تحت إغراء الانخراط غالبا في «تقطيع وقت» فكري، في مناقشات تاملية متعلقة بالنيرقانا، فإن الحقيقة العليا أو الواقع لن نفهمها أبداً على هذه الطريقة. والطفل لايتخاصم في موضوع النسبية عندما يكرن في مدرسة الحضانة. وإذا تمكن من متابعة دراساته بصبر واجتهاد فإنه ربما تمكن في أحد الأيام من فهمها. يجب أن تتحقق النيرقانا على يد الحكماء في أنفسهم. فإذا تبعنا الصراط بصبر واجتهاد وإذا تدبينا وتطهر البروحاني وإذا تدبينا وتطهر نا بنزاهة ودقة، وإذا بلغنا بلئل التطور الروحاني الفسوري، فسيكون من الممكن في أحد الأيام أن نحققها في أنفسنا وبدون استعمال كلمات سرية كبيرة.

فلنمض الآن إذن إلى الصراط الذي يقودنا إلى تحقيق النيرڤانا.

من الناحية العملية كل تعليم بوذا الذي كرس له خمسة وأربعين عاماً من حياته وتحدث بطريقة أو أخرى عن هذا الصراط. وشرحه بطرائق متنوعة، مستمملاً كلمات مختلفة بحسب الأشخاص الذين يوجه إليهم الحديث، وتبعاً لحالة نضجهم وقابليتهم للفهم والمتابعة، ولكن جوهر هذه الآلاف من الأحاديث الموزعة على طول الكتابات البوذية يوجد في الصراط الثماني النبيل.

ولايجب الظن بأن الأبراب أو التقسيمات للصراط ينبغي اتباعها واحداً بعد آخر في النظام الذي أشرنا إليه في القائمة الدارجة التي قدمناها منذ قليل، بل يحسن أن تنبعها معاً، بقدر المستطاع وبحسب مقدرة كل فرد، فكلها مترابطة فيما بينها وكل واحدة منها تساعد على مباشرة الأخريات.

هذه العوامل الثمانية تهدف إلى تشجيع عناصر جوهرية ثلاثة للتمرين والترويض البوذي وتنميتها حتى الكمال: 1 ـ سلوك أخلاقي (سيلا)، 2 ـ ترويض عقلي (ساماذي). 3 ـ حكمة (بانًا). والنتيجة أنه سيكون أكثر فائدة بكثير لفهم أفضل وأكثر تماسكاً لأقسام الصراط الثمانية وشرحها، هو أن نصنفها تحت هذه العناوين الثلاثة.

يقوم السلوك الأخلاقي (سيلا) على فهم واسع للحب العالمي وعلى التعاطف مع كل الكائنات الحية، وذلك موجود في اساس التعليم البوذي. وإنها لخطيئة مؤسفة ومؤذية تلك التي يرتكبها الكثيرون من الباحثين عندما ينسون هذه المثالية الكبيرة في تعاليم بوذا، وهم يسلمون أنفسهم فقط إلى هذيانات فلسفية وميتافيزيكية جافة عن البوذية. لقد علم بوذا «من أجل خير أكبر عدد، من أجل سعادة أكبر عدد، من أجل الرأفة على الناس».

لكي يكون الإنسان كاملاً هناك، بحسب البوذية، صفتان يجب تنميتهما معاً وبالتساوي: الراقة من جهة، والحكمة من جهة أخرى، هنا الراقة تشمل المحبة والإحسان والطيبة والتسامح وكل مواصفات القلب النبيلة. وتلك هي جهة المحبة، بينما تعني

الحكمة الجهة العقلية، الصفات الفكرية، فإذا ما أنميت جهة المحبة وحدها وبقيت الجهة العقلية مهملة فإن المرء يصبح أحمق ذا قلب طيب. وإذا أنميت الجهة العقلية حصراً وأهملت جهة المحبة فإن المرء يصبح جافاً بدون أية مشاعر تجاه الآخرين. فالكمال يتطلب أن تُنكى الجهتان بالتساوي، وتلك هي غاية طريق البوذية. ولهذا فإن بوذياً حقيقاً متفهماً الأمور كما هي بذكاء وحكمة يكن مليناً بالحب والرأفة تجاه كل الكائنات الحية، ليس فقط الناس بل كل الكائنات - فالحكمة والرأفة لاتفترقان في الطريق البوذي كما سنرى

إن السلوك الأخلاقي القائم على المحبة والرأفة يتضمن ثلاثة وولمل من الصراط النبيل الثماني: الكلام الصحيح، العمل الصحيح، ووسائل حياة صحيحة (وقد أعطينا غيما سبق الأرقام 3 و 4 و 5) والكلام الصحيح يعني الامتناع عن 1 - الكذيب 2 - الغيبة والنعيمة وكل كلام يمكن أن يسبب البغضاء والكراهية والغرقة والنغور بين الإشخاص أو الجماعات. 3 - عن كل لهجة قاسية، فظة، غير مهنبة عدوانية أو مهينة، وأخيراً 4 - عن المثرفرات التي لانفى فيها، التافية، العبئية والحمقاء. وعندما يمتنع عن كل هذه الأشكال من الكلام الخاطئ والضمار يجب عليه قول الحقيقة، يجب أن يستعمل كلمات ودية، عطوفة، متسامحة مستساغة وعنبة لها معنى وذات نفى، ولا ينبغي الحديث بإهمال وكيفما اتفق، بل في اللحظة المناسبة والمكان سهمست نبيل.

ويهدف العمل الصحيح إلى القيام بسلوك أخلاقي مشرّف وهادئ، مطلوب منا أن نمتنع عن تدمير الحياة، والسرقة، وعن ردود الفعل غير المشرّفة، عن العلاقات الجنسية غير الشرعية، أن نساعد الأخرين على أن يسلكوا الطريق المستقيم، الطريق الهادئ المشرّف.

أما وسائل الحياة الصحيحة فهي تعني أنه ينبغي على المرء أن يمتنع عن كسب عيشه في مهنة ضارة بالأخرين كتجارة الأسلحة وآلات القتل، وتجارة المشروبات المسكرة والسموم، وإماتة الحيوانات، والغشر... الخ. وأن عليه أن يعيش من مهنة شريفة لا لهم عليها ولاتسبب الضرر للآخرين. وهكذا فإن من الواضح أن البوزية تعارض كل أشكال الحروب، لأنها تضع مبدأ لها أن تجارة الأسلحة ووسائل القتل هي وبسيلة للحياة سيئة وليست صحيحة.

هذه العوامل الثلاثة للصراط الثماني (الكلام الصحيح، الفعل الصحيح، الفعل الصحيح، ووسائل الحياة الصحيحة) هي شأن السلوك الأخلاقي. ينبغي أن نفهم أن السلوك الأخلاقي الصالح الذي يعلمه بوذا يهدف إلى تأمين حياة سعيدة ومتجانسة سواء للأفراد أو للمجتمع. وهذا السلوك الأخلاقي اعتبر مثل الأساس الذي لابد منه لكل إنجاز أكثر سمواً ورفعة، فما من تنمية روحية ممكنة بدون هذه القاعدة الخلاقية.

تأتى بعد ذلك التربية العقلية (أو الترويض العقلي) التي تتضمن أيضاً ثلاثة عوامل للصراط التُمانيّ: المجهود الصحيح، الانتباه الصحيح، والتركيز الصحيح.

أما المجهود الصحيح فهر الإرادة النشيطة 1 \_ لإقامة عائق أمام ظهور حالات عقلية سيئة ومريضة. 2 \_ للتخلص من الحالات المشؤومة الموجودة أصلاً في الإنسان. 3 \_ لإظهار حالات عقلية جيدة وسليمة لم تبدأ بالظهور. 4 \_ لتنمية الحالات المقلية الجيدة والسليمة التي ظهوت وإيصالها إلى الكمال. وأما الانتباه الصحيح فهو موجود في انتباه يقظ. وينبغي الأخذ بعين الاعتبار. 1 \_ شاطات الاحاسيس والانفعالات. 3 \_ نشاطات الاحاسيس والانفعالات. 3 \_ نشاطات الاحاسيس والمدارك والأشياء.

إن ممارسة التركيز على عملية التنفس. تعتبر من التدريبات المعروفة فيما يتعلق بالجسد، وقد تمت ممارستها من أجل التنمية

العقلية. إلا أن ثمة طرقاً أخرى لتنمية الانتباه في علاقته مع الجسد كوسائل للتأمل.

أما ما يتعلق بالأحاسيس والانفعالات فيجب أن نفهم بوضوح أشكالها كلها، سارة أو مزعجة أو حيادية، كيف تظهر فينا وكيف تختفي.

وفيما يتعلق بالنشاطات العقلية ينبغي أن نفهم ما إذا كان العقل متيقظاً بدافع من الشهوة أم لا، ما إذا كان ماخوذاً بالبغضاء أم لا، ما إذا كان مخدوعاً بوهم أم لا، ما إذا كان شارداً أو مركزاً... الغ. وهكذا يجب أن نكون متنبهين لكل حركات العقل، وأن نستهدف الطريقة التي تظهر بها وتختفي.

وأخيراً ماذا عن الأفكار والنوايا والمدارك والأشياء. إن علينا أن نستهدف طبيعتها ونعرف كيف تظهر وكيف تختفي، كيف تنمو وكيف تزول وتُدمَّر. وهكذا دواليك...

هذه الأشكال الأربعة للتدريب العقلي، للتأمل، عولجت بتفاصيلها في «أحاديث عن بناء الانتباه».

العامل الثالث الأخير عن التدريب العقلي هو التركيز الصحيح الذي يقود إلى مراحل «الذيانا» الأربع التي نشير إليها عموماً تحت اسمي الذعر و النكوص. في المرحلة الأولى من «الذيانا» ثغرر المبات الولهائة وبعض النوايا المريضة كالشبق و العدوانية وفتور والغبلة الهمة والقلق والإثارة والشك. ويحتفظ بمشاعر الفرح والغبلة المعتقبة بينما ينمو الهدوء و «التركيز الموحّلة التانية تختفي كل النشاطات العقلية بينما ينمو الهدوء و «التركيز الموحّلة» للعقل، ومع ذلك فإن مشاعر الفرح و الغبلة (السعادة) يحتفظ بها أيضاً. وفي المرحلة الثانية يختفي أيضاً شعور الفرح الذي هو شعور نشيط وفقال، بينما الثانية يختفي أيضاً شعور الفرح الذي هو شعور نشيط وفقال، بينما تتحتفي كل المشاعر حتى مشاعر السعادة أو التعاسة. ووحدهما اللامبالاة والانتباء المحض يبقيان.

وهكذا يكون العقل قد تربى وتدرب ونما عن طريق الجهد الصحيح والانتباه الصحيح والتركيز الصحيح.

والآن نكون قد القينا نظرنا على العوامل الستة (3 ، 4 ، 6 ، 6 ، 6 ، 8) من الصراط الثمانيّ والتي هي موضوع السلوك الأخلاقي والتربية العقلية، أما العاملان الباقيان للدراسة وهما النية الصحيحة والقربية المعاملان الحكمة. أما النية الصحيحة (السليمة) فهي تتعلق بنوايا التخلي والانفصال غير الأناني، ونوايا المحمة واللاعنف الممتدة على جميع الكائنات. ومن المهم جداً ولمفيد جداً أن نلاحظ أن نوايا الانفصال غير الأناني، والمحبة واللاعنف هي مجتمعة في الحكمة. وهذا يرينا بوضوح أن حكمة حقيقية يجب أن تكون متضمنة هذه الصفات النبيلة، وأن كل نوايا الرغبة الأنانية والعدوانية والكراهية والقسوة هي نتيجة لفقدان الحكمة في كل مجالات الحياة الشخصية والقسوة هي نتيجة لفقدان

وأما الفهم الصحيح فيقوم على فهم الأشياء كما هي، وإنما هي المقائق الأربع النبيلة التي تفسر هذه الأشياء كما هي. وهكذا فالفهم الصحيح يرجع في النهاية إلى فهم الحقائق الأربع النبيلة وهذا الفهم هو الحكمة الأعلى التي ترى الواقع الأسمى. ويوجد بحسب البوذية نوعان من الفهم الصحيح: فما نسميه بوجه عام فهما عمون ع من المعرفة، ذاكرة متراكمة، الإمساك العقلي بموضوع اعتماداً على بعض المعطيات، وهذا ما يعرف في البوذية تحت اسم «الاغتراق»، وهو غير عميق. أما الفهم الحقيقي العميق فهو يسمى «الاغتراق»، وهو أن يُرى الشيء في طبيعته الحقيقية بدون اسم وبدون ملصفة عليه. وهذا الإختراق ليس ممكناً إلا عنما مارسة التأمل.

بعد هذا العرض الصغير للصراط نرى أنه طريقة للحياة يمكن اتباعها وممارستها وتنميتها على يد كل فرد. هو تربية للجسد

والحديث والفكر، تنمية وتطهير للذات بواسطة الذات نفسها. وهذا ليس فيه ما يرى مع الإيمان والصلاة والعبادة أو الطقوس. وبهذا المعنى إذن مو لايحتوي على شيء يمكن أن يسمى هدينيا، في المعمل الشعبي. إنه صراط يقود إلى فهم الواقع الأسمى، إلى إتمام الحرية والسعادة والسلام عن طريق الكمال الأخلاقي والروجي والعقلي.

في البلاد البوذية توجد عادات وطقوس جميلة وبسيطة في المناسبات الدينية. وعلاقتها ضئيلة مع الصراط الحقيقي، ولكنها مغيدة لإرضاء بعض الإنفعالات والاحتياجات الدينية بالنسبة لأولئك الذين هم أقل تقدماً وتساعدهم بالتدرج على طول الصراط.

لدينا أربع وظائف للقيام بها تجاه الحقائق النبيلة الأربع:

فالحقيقة النبيلة الأولى هي دوكها، طبيعة الحياة، ألمها، أتراحها وأفراحها، عدم كمالها وعدم إرضائها وعدم دوامها وعدم جوهريتها. من هذه الناحية تقوم وظيفتنا على فهم ذلك كواقع بشكل واضح وكامل.

والحقيقة النبيلة الثانية هي «أصل دوكها» الذي هو رغية «عطش» يرافقه كل الأهواء الأخرى والقذارات والأرجاس. والفهم البسيط لهذا الواقع ليس كافياً. هنا وظيفتنا هي تجنب هذه الرغية «العطش» وإلخارُها وتدميرها واقتلاعها من جذورها.

والحقيقة النبيلة الثالثة هي «انقطاع دوكها» أو (الكف عن دوكها)، هي النيرثانا، الحقيقة المطلقة، الواقع الأسمى. هنا وظيفتنا هي أن نبلغها ونفهمها.

والحقيقة النبيلة الرابعة هي الصراط المؤدي إلى فهم النيرفانا. إن المعرفة البسيطة للصراط مهما كانت كاملة فهي لاتكفي. ووظيفتنا في هذه الحالة هي أن نتُبعه وأن نتمسك به.

6

## مبدأ اللاذات: أناتًا

إن ما توحي به، بوجه عام، كلمات نفس وذات وأنا، أو كلمة المتان - إذا أردنا استعمال الكلمة السنسكرينية، هو أنه يوجد في الإنسان جوهر دائم خالد ومطلق، جوهر لايتغير وراء العالم الظاهر المتغير. وبحسب بعض الديانات فإن كل شخص يملك مثل هذه للنفس المنفصلة عن جسده التي خلقها الله والتي تحيا في النهاية بعد الموت حياة أبيية في جهنم أو النعيم، وإن مصيرها مرتبط بخالقها. وبحسب ديانات أخرى فإنها تجتاز حيرات كثيرة حتى تتطهر تعامأ وينتهي بها المطاف أخيراً إلى الله أو البراهمان، النفس العالمية أو أتمان التي انبثت منها في الأصل. وهذه النفس أو الذات في الإنسان هي التي تفكّر الأفكار، هي التي تحسّ الاحاسيس وهي التي تتلقى الثواب والعقاب على كل الأعمال الصالحة منها والطالحة. وهذا الفهم يسمى فكرة الذات.

والبوذية وحدها في تاريخ الفكر الإنساني هي التي تتجه إلى إنكار وجود مثل هذه النفس أو الذات أو الآنمان. فبحسب تعاليم بوذا إن فكرة الذات هي اعتقاد خاطئ ووهمي لاعلاقة له أبدأ بالواقع وإنها سبب الأفكار الخطرة عن «الأنا» أو «يخصني»، وعن الرغبات الأنائية النهمة التي لاترتوي، وعن الارتباط، والكراهية وسوء النية ومشاعر العجوفة والأنانية وغيرها من الأقذار والأرجاء

والمشاكل. وهي منبع كل اضطرابات العالم بدءاً من المنازعات الشخصية وانتهاء إلى الحروب بين الأمم. وبالاختصار أننا نستطيع أن نسند إلى هذه النظرة الخاطئة كل شرور العالم.

منالك فكرتان متجذرتان نفسياً في المرء: حماية الذات والمحافظة على الذات. أما حماية الذات فقد خلق الإنسان إلهاً يرتبط به من أجل حماية نفسه وسلامته وأمنه مثلما يتعلق الطفل بأبريه. وأما المحافظة على الذات فقد تصور الإنسان فكرة عن نفس خالدة أو «آتمان» تعيش حياة أبدية. وفي جهله وضعفه وخوفه ورغبته شعر الإنسان بحاجته إلى هذين الأمرين ليطمئن ويتعزى، ومن أجل لك يتشبخ بهما بكل تعصب وضراءة.

وتعاليم بوذا لاتعترف بهذا الجهل والضعف وهذا الخوف وتلك الرغبة، بل تسعى إلى تنوير الإنسان بان يلغي ذلك ويدمره ويقتلعه من جذوره نفسها، فبحسب البوئية إن أفكار الإله والنفس هي أفكار خاطبة وفارغة ومع أنها انتشرت انتشاراً واسعاً كنظريات إلا أنها ليست إلا إسقاطات عقلية حاذقة ومغلفة في عبارات فلسفية وميتافيزيكية معقدة. وهذه الأفكار مجذّرة بعمق في الإنسان، وهي قبية من عزيزة عليه جداً حتى أنه لايحب أن يسمع ولايريد أن قبهم أي تعاليم تخالفها مهما كان من شأنه.

كان بوذا يعرف ذلك، وقد قال ما نصه إن تعاليمه ستمضي 
«معاكسة المتيار» مخالفة الرغبات الأنانية للإنسان. بعد أربعة 
أسابيع فقط من «ستنارته»، جلس تحت شجرة بانيان كبيرة، فكر 
بما يلي: «القد أدركت هذه الحقيقة العميقة الصعبة على الرؤية 
والصعبة على الفهم... وهي مفهومة فقط من الحكماء... أما بنو 
لإنسان الذين استخرقتهم الأهواء وأسكرتهم كتلة من الظلماء فهم 
لايستطيعون أن يروا هذه الحقيقة التي تسير معاكسة للتيار، تلك 
الحقيقة السامية العميقة المرهفة العصية على الفهم».

وعندما أصبحت لديه هذه الأفكار تردد بوذا لحظة مسائلاً

1 - بالجهل تُشترطُ الأعمال الإرادية أو التشكيلات الجبرية (أو

2 - بالأعمال الإرادية يُشترط الوعي.

3 - بالوعى تُشترط الظواهر العقلية والجسدية.

4 - بالظواهر العقلية والجسدية تُشترط الملكات الست (أي الحواس الخمس والعقل).

5 ـ بالملكات الست يُشترط الاحتكاك (الحسى والعقلي).

6 - بالاحتكاك يُشترط الإحساس 7 - بالاحساس تُشتر ط الرغبة «العطش»

8 - بالرغبة «العطش» يُشترط الحجز أو الأسر.

9 - بالحجز أو الأسر يُشترط تطور الصيرورة. 10 - بتطور الصيرورة تُشترط الولادة.

11 - بالولادة بشترط:

12 - الضعف والموت والنواح والآلام... الخ.

وهكذا تظهر الحياة وتوجد وتستمر. وإذا أخذنا هذه الصبغة في منحاها المعاكس نصل إلى انقطاع التطور، إلى الانقطاع الكامل للجهل. وتنقطع الأعمال الإرادية والتشكلات الجبرية (القدرية). وبانقطاع النشاطات الإرادية ينقطع الوعي... وبانقطاع الولادة ينقطع (يتوقف) الضعف والموت والنواح...

إلا أنه يجب أن نفهم بوضوح أن كل واحد من هذه العوامل مشروط أيضاً كما هو شارط فهي كلها إذن نسبية ومترابطة ولا شىء مطلق ومستقل. ومن هنا نرى أن كل سبب أولى ليس مقبولاً من البوذية كما رأينا فيما سبق. والتوليد المشروط يجب أن يُنظر إليه كدائرة وليس كسلسلة.

إن مسألة حرية الاختيار (الإرادة الحرة) شغلت حيزاً هاماً في الفكر الغربي وفلسفته. ولكن هذه المسألة لاتُطرح بموجب التوليد المشروط، ولايمكن أن تطرح في الفلسفة البوذية. فبما أن مجموع نفسه ما إذا كان من العبث أن يجرب عرض هذه الحقيقة التي تحقق منها على الناس. عند ذلك شبَّه الناس بمستنقع لنبات اللوتوس فيه لوتوسات تحت الماء، وأخرى لم تلمس منه إلا السطح، وثالثة انتصبت فوق الماء ولم تعد ملامسة له. وعلى هذه الشاكلة نفسها يوجد في العالم أناس على مستويات مختلفة من التطور، ولابد أن بعضهم سيفهم الحقيقة. وعند ذلك قرر بوذا أن يعلم.

إن مبدأ «الأناتًا» أو اللاذات هو النتيجة الطبيعية اللازمة لتحليل المجموعات الخمس ولتعليم التوليد المشروط.

لقد رأينا سابقاً في مناقشة الحقيقة النبيلة الأولى أن ما أسميناه كائناً أو شخصاً يتألف من خمس مجموعات AGREGATS، وأننا عند تحليلها وعند فحصها لم نجد وراءها ما يمكن أن نعتبره «أنا» أو «آتمان» أو «ذات» أو شيئاً يبقى ثابتاً بدون تغيير. وتلك هي الطريقة التحليلية. والنتيجة نفسها وصلنا إليها على مبدأ التوليد المشروط الذي هو الطريقة التركيبية، التي بموجبها لايوجد في العالم شيء مطلق طالما أن كل شيء مشروط ونسبي ومترابط. وتلك هى النظرية البوذية عن النسبية.

وقبل أن نصل إلى مسألة «الأناتًا» في حد ذاتها يحسن أن نقدم فكرة مختصرة عن التوليد المشروط. إن أساس هذا المبدأ يمكن تقديمه في صيغة بسيطة من أربعة أسطر:

عندما يكون هذا موجوداً فهو موجود.

عندما يكون هذا ظاهراً فهو يظهر.

عندما يكون هذا غير موجود فهو غير موجود.

عندما يكون هذا منقطعاً فهو ينقطع.

على هذا الأساس من المشروطية والنسبية والترابط فإن الوجود كله، واستمرار الحياة وانقطاعها فسرت جميعها في صيغة مفصلة سميت «التوليد المشروط» وله اثنا عشر عاملاً:

الوجود نسبي ومشروط ومترابط فكيف للإرادة وحدها أن تكون حربة فالإرادة مثل كل فكر آخر هي مشروطة. و«الحرية» المذعاة نفسها هي شيء مشروط ونسبي. فإذا كان شة اختيار حر فهو أيضاً مشروط ونسبي. فإن المنتها ميناً مشائه، حر مطلق المجسدياً لا عقلياً طالما أن كل شيء مترابط ونسبي. إن الاختيار الحريعني إرادة مستقلة عن الشروط، مستقلة عن السبب والمؤثرات، بينما مجموع الوجود مشروط ونسبي وخاضع السبب والمؤثرات، بينما مجموع الوجود مشروط ونسبي وخاضع لقانون السبب والمؤثرات، بينما مجموع الرجود مشروط ونسبي وخاضع أساسه، على علاقة مع أفكار الإله والنفس والعدالة والثواب والمقرد، في والعقاب. وليس ما يسمى بالاختيار الحر وحده غير حر، بل الفكرة نفسها عن الاختيار الحر وحده غير حر، بل الفكرة نفسها عن الاختيار الحر وحدة غير حر، بل الفكرة

بحسب مبدأ التولد المشروط، وكذلك بحسب تحليل الكائن إلى خمس مجموعات AGREGATS فإن فكرة جوهر يبقى خالداً في الإنسان، أو خارج الإنسان، ويسمى آتمان أو أنا أن نفس أو ذات تعتبر اعتقاداً خاطئاً وإسقاطاً عقلياً. وذلك هو المبدأ البوذي عن الأنائا أو اللاذات.

ولكي نتجنب الغموض يجب الإشارة هنا إلى أنه يوجد نوعان من الحقيقة المحقوض يجب الإشارة هنا إلى أنه يوجد نوعان من الحقيقة النهائية. فعندما نستعمل في الحياة الجارية تعابير من أمثال «أنا» و«أنت» و«مخض» فلسنا نقول كنباً مخالفاً لواقع أنه لاوجود لمثل هذه «الذات» أو «الكائن»، بل نقول حقيقة تنطبق على اصطلاح الناس. أما الحقيقة النهائية فهي أنه لاوجود في الواقع لأنا أو لكائن، ولكن لاوجود له في الواقع أنه يوجد اصطلاحياً كائن، ولكن لاوجود له في الواقع أو في الجوهر.

«إن إنكار آتمان لايفنى هو خاصة مميزة مشتركة لكل نظام دوغماتي عقائدي مهما كان واسعاً أو قليل الانتشار، وليس بعد نلك

من سبب للادعاء بأن هذه السنَّة البوذية التي هي على اتفاق كامل في هذه النقطة، إنما هي منحرفة عن التعاليم الأصلية لبوذا».

فمن المثير للفضول إذن ظهور محاولة في المدة الأخيرة على 
يد بعض الباحثين لأن يدخلوا خفية في تعاليم بوذا فكرة عن «الذات» 
مناقضة تماماً لفكر البوذية نفسه. هؤلاء الباحثون يعجبون ببوذا 
ويحترمونه ويجلونه هو وتعاليمه، ولكنهم لايستطيعون أن يتخيلوا 
أن بوذا الذي يعتبرونه المفكر الأكثر وضوحاً والأكثر عمقاً يمكنه 
أن ينكر وجود آتمان أو «ذات» هم بحاجة ماسة إليها، فهم يسعون 
بشكل لاشعوري إلى مساندة بوذا لهم في حاجتهم لهذا الوجود 
سندي طبعاً ليس في «ذات» صغيرة مسكينة شخصية مع حرف 
صغير للذال في أولها، بل في «ذات» كبيرة لها في أولها ذال كبيرة.

ويحسن أن نقول بصراحة إن بإمكانهم الاعتقاد بوجود آتمان أو «ذات»، بل وحتى أن يذهبوا إلى القول بأن بوذا أخطأ تماماً بإنكاره وجود آتمان، ولكن من المؤكد أنه ليس حسناً لأي إنسان أن يحاول إدخال فكرة في البوذية لم تكن مقبولة قط من بوذا في النصوص الأصلية القديمة الموجودة لدينا.

إن الديانات التي تعتقد بإله وبنفس لم تخفِ أي سر عن هاتين الفكرتين، بل على المكس من ذلك أعلنتهما بشكل دائم ومتكرر وبالصيغ الأكثر فصاحة. فلو أن بوذا قبل هاتين الفكرتين الهامتين في كل الديانات الأخرى لأعلنهما قطعاً على الجماهير، كما تحدّث عن الأمور الأخرى، ولم يخبئهما لكي لائكتشفا إلا بعد موته بخمسة وعشرين قرناً.

لقد غضب الناس من فكرة أنه بموجب تعاليم بوذا عن الأناتًا أن الذات التي تخيلوا أنهم يملكونها ستدمّر، ولم يكن بوذا يجهل ذلك.

فغي إحدى المرات ساله أحد الكهنة: «يا سيدي، هل ترجد الحالة التي يتعذب فيها بعضهم من أنه لايجد شيئاً دائماً فيه»... «لمى، أيها البهيكهو (التلميذ). هذه الحالة توجد. فالإنسان عنده

الفكرة التالية: «العالم هو هذه الأتمان «الذات». وبعد الموت ساكون ذلك الخالد الذي يبقي ويستمر، الذي لايتغير، وسابقى كذلك إلى التدمير الأبه، ثم سمع واحداً من تلاميذه يبشر بمبدأ ينزع إلى التدمير الكامل لكل نظرة تأملية. ينزع إلى استئصال الرغبة «المطش»، ينزع إلى التخلي، إلى الانقطاع، إلى النيرفانا. عند ذلك فكر هذا الرجل: «بذلك أكرن قد انعدمت، قد دُمُّرت، لم أعد شيئاً»، وعندتُذ أنَّ وتعنب وناح وبكى ضارباً صدره بيديه وغدا تائهاً ضائعاً. وهكذا إذن، أيها البهيكهو، توجد الحالة التي يتعذب فيها أحد الناس لأنه لايوجد شيء دائم فيها

وفي مكان آخر قال بوذا: «أيها البهيكهو، هذه الفكرة: لن أكون، لن أملك شيئاً، هي فكرة مخيفة بالنسبة للرجل العادي الذي لم يتثقف...

أولئك الذين بريدون أن يجدوا «ذاتاً» في البوذية يفكرون على الشكل التالي: حقاً أن البوذية تحلل الكائن إلى مادة ومشاعر وإدراك وتشكيلات عقلية ووعي، وتعلن أن أياً من هذه الأشياء ليس «الذات»، ولمود البتة سواء في الإنسان أو في مكان آخر خارج مجموعاته AGREGATS ولاشيء غيرها. ولم يقل في أي مكان إنه يمكن أن يوجد في الكائن شيء آخر غير هذه المجموعات الكائن شيء آخر غير هذه

والثاني أن بوذا ينكر منهجياً في عبارات لا لبس فيها وفي أكثر من مكان وجود «آتمان» أي نفس، ذات، أنا في الإنسان أو في خارجه أو في أي مكان من العالم، وإليكم بعض الأمثلة:

في الذامَاپادا يوجد ثلاثة أبيات من الشعر في غاية الأهمية وهي جوهرية في تعاليم بوذا.

الإثنان الأولان منها يقولان:

«كل الأشياء المشروطة ليست دائمة»

«كل الأشياء المشروطة هي دوكها»

(ذامًا)؟ هنا النقطة الأساسية في كل المسألة.

ويقول البيت الثالث: «كل (الذامًا) بلا ذات».

هنا يجب أن نلاحظ بكل عناية أنه في البيتين الأولين استُعملت كلمة (أشياء مشروطة)، ولكن في المكان نفسه من البيت الثالث استُعملت كلمة (ذامًا). فلماذا لم تُستعمل في البيت الثالث علمة (أشياء مشروطة) كما حدث في البيتين الأولين، ولماذا استعملت كلمة

إن لفظة SAMKHARA (أشياء مشروطة) إنما تمثل المجموعات الخمس، وكلها مشروطة ومترابطة، أي حالات وأشياء نسبية من الناحيتين الجسدية والعقلية. فلو أن البيت للثالث قال: «كل السامخار (الأشياء المشروطة) هي بلا ذات فيمكن مع ذلك أن المراجعة في بلا ذات فيمكن مع ذلك أن توجد ذات خارج الأشياء المشروطة، خارج المجموعات أن توجد ذات خارج الأشياء المشروطة، خارج المجموعات غمن أجل تفادي هذا التفسير الخاطئ استعملت كلمة (ذامًا) في البيت الثالث.

إن لكلمة (ذامًا) معنى أوسع بكثير من كلمة (سامخارا). فليس في كل الألفاظ البوذية لفظ أوسع من (ذامًا). فهو يتضمن ليس الأشياء والحالات المشروطة وحسب، بل كذلك غير المشروطة، المطلق، النيرفانا. ولا يوجد شيء في العالم أو خارجه، صالحاً أو طالحاً، مشروطاً أو غير مشروط، نسبياً أو مطلقاً، لايتضمنه منا اللفظ. لذلك كان من الواضح تماماً أنه بحسب منا النص المذكور: «كل الذامًا هي بدون ذات» ليس من ذات أو آتمان، ليس في المجموعات الخمس فحسب، بل في أي مكان خارجها أو غيرها.

وهذا يعني بحسب تعاليم بوذية الثيرالثادا (وهي البوذية الأصيلة المنتشرة في سيلان وجنوبي شرقي آسيا) أنه ما من ودود

للذات لا في الأشخاص ولا في (الذاما). إن فلسفة بوذية الماهايانا (وهي البوذية المتطورة المنتشرة في الصين واليابان) تساند تماماً في هذه النقطة بدون أقل فارق ما ذهبت إليه الثيراشادا.

في أحد مصادر البوذية الأساسية قال بوذا موجها الكلام إلى
 تلاميذه:

«أيها البهيكهو، اقبلوا نظرية النفس التي لانسب آلاماً ولاعويلاً ولا أحزاناً ولامصائب لمن يقبلها. ولكن هل تعرفون، أيها البهيكهو، مثل هذه النظرية عن النفس التي لاتسبب آلاماً ولا عويلاً ولا أحزاناً ولامصائب لمن يقبلها؟

ـ قطعاً لا، أيها السيد.

حسن، أيها البهيكهو، ولا أنا أيضاً، أيها البهيكهو، لا أعرف نظرية عن النفس لاتسبب آلاماً ولاعويلاً ولا أحزاناً ولا مصائب لمن يقبلها».

فلو أن ثمة أية نظرية عن النفس قبلها بوذا لكان من المؤكد أن يعرضها هنا طالما أنه سال تلاميذه أن يقبلوا نظرية عن النفس التي لاتسبب آلامأ. ولكن حسبما قال بوذا ليس ثمة مثل هذه النظرية عن النفس، وإن أية نظرية عن النفس مهما كان من أمرها، ومهما كانت حائقة وسامية، فهي خاطئة ووهمية وتخلق كل أنواع المشاكل وتجر معها الآلام والعويل والأحزان والمصائب.

وإذا تتبعنا حديثه فإنه قال في المصدر نفسه:

«أيها البهيكهو، إذن لا النفس ولا شيء يتعلق بالنفس يمكن أن يكون موجوداً حقاً وواقعاً. وهذه النظرة التأملية: «هذا العالم هو هذا الأتمان (النفس). وبعد الموت ساكون ذلك، أي دائماً وباقياً ومستمراً لا أتثير، وسابقى كذلك إلى الأبد»، أليست غير معقولة كلماً؟».

هنا قال بوذا بطريقة واضحة كل الوضوح إنه لايمكن للأتمان

أو النفس أو الذات أن تكون موجودة في الواقع، وإن من غير المعقول الاعتقاد بشيء مثل ذلك.

أولئك الذين يبحثون عن ذات في تعاليم بوذا يعطون بعض الأمثلة التي ترجموها في البداية خطأ وفسروها تفسيراً خاطئاً. مثال ذلك أحد أبيات الشعر وربت فيه كلمة ATTA التي ترجموها بكلمة ذات، فاصبحت ترجمة بيت الشعر هي «الذات هي سيدة الذات»، وقد فهموا من ذلك أن هذا البيت معناه أن «الذات الكبيرة هي سيدة الذات الصغيرة».

أولاً هذه الترجمة غير صحيحة لأن ATTA هنا لاتعنى «ذاتاً» 
بمعنى نفس. ففي اللغة الهاليّة كلمة أنّا تستعمل غالباً بمعنى ضمير 
الفاعل أو ضمير غير محدود، عدا بعض الحالات الخاصة 
والفلسفية، أما في الاستعمال الدارج، كما ورد في بيت الشعر 
السابق، وفي كثير من الأماكن الأخرى فهي تستعمل كما ذكرنا 
بمعنى ضمير الفاعل أو ضمير غير محدود مثل «أنا نفسي» أو «أنت 
نفسك» أو «هو نفسه»... الخر.

ثم إن كلمة «ناثو NATHO» الواردة في بيت الشعر نفسه، 
لاتعني «سيد» بل «سلج» أو «سَنْد» أو «مساعدة» أو «حماية». 
ومكذا يصبح المعنى الصحيح لبيت الشعر المذكور هو: «كل امرئ 
هو ملجا نفسه» أو «كل امرئ هو مساعد نفس» أو «كل امرئ هو 
سند نفسه» وليس لذلك أية صلة بالنفس أو الذات بمعناها 
المتيافيزيقي، بل هو يعني بكل بساطة أنه يجب على المرء أن يعتمد 
على نفسه لا على الآخرين.

وثمة مثال آخر في محاولة إدخال فكرة «الذات» في تعاليم بوذا توجد في جملة معروفة لبوذا ترجمتها الحرفية مايلي: «أمكث صانعاً من نفسك جزيرتك» أو سندك أو ملجاك، ولا تجعل من شخص آخر ملجاً لك. وقد وردت في هذه الجملة أيضاً كلمة ATTA فترجموا الجملة كما يلي «أمكث جاعلاً «الذات» ملجاً لك».

ولايمكن فهم المعنى الكامل ولا المغزى لهذه النصيحة التي قالها بوذا إلى أناندا إذا لم نأخذ بعين الاعتبار خلفية المناسبة وكامل الحدث الذي أخذ منه هذا الكلام.

في ذلك الوقت كان بوذا يقطن في قرية اسمها بيلوڤا وذلك قبل موته بثلاثة أشهر. في ذلك العصر كان له من العمر ثمانون عاماً ويشكو من مرض جدي ويكاد يعتبر في عداد الأموات. ولكنه فكر أنه من غير المناسب أن يموت دون أن يخبر بذلك تلاميذه المقربين من غير المناسب أن يموت دون أن يخبر بذلك تلاميذه المقربين وتعافى. ولكن صحته كانت عارضة. وبعد شفائه كان في أحد الأيام يجلس في الظل خارج مسكنه، فجاء إليه أناندا أخلص تلاميذه فجلس إلى جانبه وقال له: «يا سيدي، لقد سهرت على صحة السعيد، سهرت عليه في مرضه، ولكن عندما رأيت مرض السعيد أصبح الأفق مظلماً أمامي ولم تعد ملكاتي واضحة. ومع ذلك كان عندي بعض المنطأة المسانغاً.

عند ذلك تحدث بوذا، وقد امتلاً قلبه بالرحمة والمشاعر الإنسانية، تحدث بكل طيبة إلى تلميذه المخلص المحبوب: «أناندا، ماذ باطني وظاهري. ولايطك التثافلتا (أي بوذا)، فيما يتعلق ماهو باطني وظاهري. ولايطك التثافلتات (أي بوذا)، فيما يتعلق بالحقائق، ما يشبه الباطن والظاهر في قبضة المعلم المغلقة. حقاً المناندا، إذا كان هنالك من يفكر بقدرته على إدارة السانغا وأن السانغا بمكن أن ترتبط به فليعط تعليماته. أما التثافاتا (بوذا) فليس لديه مثل هذه الفكرة، فلم إذن يتعلق بالسانغا أناندا، أنا عجوز الآن، عندي ثمانون عاماً، وكدرية مستعملة تحتاج إلى إصلاحات لتستمر في الخدمة، كلك يبدو لي أن جسد التاتاغاتا بالمائذا «امكث يحتاج إلى إصلاحات ليستمر في الخدمة. إذن، يا أناندا «امكث وأجعل من نفسك، وليس من أحد

غيرك، ملجأك. اجعل من الذامًا (أي الحقيقة) جزيرتك (سندك)، من الذامًا ملجأك، وليس من شيء آخر».

ما أراد بوذا شرحه لأناندا واضح كل الوضوح. أناندا كان حزيناً وخائر النفس. ظن بانهم سيجدون أنفسهم وحيدين بدون سند ولاملجاً ولا رئيس بعد موت العطم الكبير. وهكذا بعث بوذا فيه العزاء والشجاعة والثقة عندما قال له إن عليهم أن يعتملوا على أنفسهم وعلى الذاما (الحقيقة) التي علمهم إياها، وليس على شخص تُحر ولاشيء آخر. فهناإذن تصبح مسالة آتمان أو ذات ميتافيزيقية هي قطعاً خارج المناسية.

وإضافة إلى ذلك شرح بوذا لأناده كيف يمكن للمرء أن يكون جزيرة نفسه أو ملجا نفسه، وكيف يمكن أن يصنع من الذامًا جزيرته أو ملجات ذلك عن طريق الثقافة والإنتباه إلى الجسد والمشاعر والعقل والأمور العقلية. وهنا أيضاً لاوجود لأية كلمة تتعلق باتمان أو بذات.

وثمة أيضاً مثال آخر يستعمله أولئك النين يحاولون أن يجدوا آتمان في تعاليم بوذا.

في إحدى المرات كان بوذا جالساً تحت شجرة في غابة على طريق بينارس، في أوروڤيلا. في ذلك اليوم قام بنزهة إلى تلك الغابة نفسها خلائون من الأصدقاء الأمراء الفتيان ومعهم زوجاتهم الشابات، ومن بينهم واحد ليس متزوجاً، ولكنه أتى معه بغانية. وبينما كانوا يسمرون ويتسلون سرقت هذه الغانية أشياء ثمينة وإختفت. وبينما كانوا بيحثون عنها في الغابة رأوا بوذا جالساً تحت شجرة فسالوه عما إذا كان قد رأى هذه المرأة. فسالهم بوذا عن السبب فرووا له الحادثة. عند ذلك سألهم بوذا: «ماذا تظنون أيها الفتية، ما هو أفضل لكم، البحث عن امرأة أم البحث عن أنفسكم؟».

فالسؤال هنا بسيط وطبيعي أيضاً، وليس من سبب لإدخال فكرة الآنمان أو الذات الميتافيزيقية البعيدة في هذه القضية.

وقد أجابوه أن من الأفضل لهم البحث عن أنفسهم. عندئذ سالهم بوذا أن يجلسوا حوله وعرض عليهم «الذامًا» (أي الحقيقة). وبحسب هذه القصة وما بشرّهم به وما هو موجود في النص الأصلي، ليس من كلمة تشير إلى موضوع الأتمان.

ولقد كُتب الكثير، وقام الكثير من النقاش وبذل الكثير من التامل والتفكير حول موضوع صمت بوذا عندما ساله أحد الضالين، واسمه فاكشاغوتا، ما إذا كان يوجد آنمان أم لا، وإليكم القصة:

أتى فاكشاغوتا إلى بوذا وسأله:

«أيها المبجَل غوتاما، هل من وجود لآتمان؟». فبقي بوذا صامتاً.

«إذن، أيها المبكِل غوتاما، ألا يوجد آتمان؟» وبقي بوذا صامتاً أيضاً. عندئذ نهض فاكشاغوتا ومضى في سبيله.

بعد ذهاب هذا الضال، سأل أناندا بوذا لماذا لم يجب على سؤال فاكشاغوتا. وشرح بوذا موقفه: «أناندا، عندما طرح علي فاكشاغوتا الضال سؤاله: أيها المبجّل غوتاما هل توجد ذات؟ فلو أنني أجبته: نعم توجد ذات، فهذا معناه اعتناق لمذهب هؤلاء المعتزلة والبراهمانا الذين يدعمون النظرية الأبدية.

«وعندما طرح عليَّ فاكشاغوتا الضال، يا أناندا، سؤاله: أيها المبخِل غوتاما، ألا توجد ذات؛ فلو أنني أجبته ألا وجود للذات، عندنُ، يا أناندا، ألا يكون ذلك متفقاً مع معرفتي بأن كل الذامًا (الحقائق) هي بدون ذات.

ـ بالتأكيد يا سيدي.

و إلى ذلك، يا أناندا، عندما طرح علي فاكشاغوتا الضال سؤاك: أيها المبجّل غوتاما، ألا توجد ذات؛ فلر أنني أجبته: كلا لاتوجد ذات، فيمكن أن يسبب جوابي هذا لفاكشاغوتا الضال

غموضاً أكبر أيضاً، هو المرتبك الضائع في الأصل. ذلك لأنه يمكن أن يفكّر: سابقاً كان لي فعلاً آتمان، والآن لم تعد عندي».

فالسبب الذي بقي من أجله بوذا صامتاً هو الأن في تمام الوضوح، ولكنه سيكون أكثر وضوحاً إذا أخذنا بعين الاعتبار خلفية المناسبة والطريقة التي كان بوذا يعلج فيها الأسئلة والسائلين، وهذان الأمران مجهولان من أولئك الذين ناقشوا هذه المشكلة.

فبوذا لم يكن آلة تعطي الأجوبة دون أن تأخذ بعين الاعتبار نوع الأسئلة وحالة الذين بطرحونها. إنه معلم عملي ملي، بالعطف والحكمة. فلم يكن يرد على الأسئلة من أجل أن يظهر ذكاءه ومعرفته، بل ليساعده ذلك الذي طرحها ويدله على طريق تحقيقها. فهو يتحدث إلى الناس وفي ذهنه مسترى تطورهم وميولهم وم يدور في أذهانهم وصفاتهم واستعداداتهم لفهم موضوع محدد.

وبحسب ما يرى بوذا ثمة أربع طرائق لمعالجة الأسئلة. 1 \_ ينبغي الرد على بعضهم بشكل مباشر. 2 \_ وعلى آخرين يرد بعد تطليلهم. 3 \_ وعلى آخرين أيضاً ينبغي الرد بطرح أسئلة مضادة. 4 \_ وأخيراً هنالك أسئلة ينبغي تركها بدون جواب.

ويمكن أن يكون ثمة عدة طرائق لترك الأسئلة بدون جواب. أولها القول إن سؤالاً خاصاً لايمك الإجابة عليه أو تفسيره، وذلك كما فعل بوذا مع مناسبة عندما طرح عليه ثلك الأسئلة الشهيرة عما إذا كان العالم خالداً أم لا، وغير ذلك. وبالطريقة نفسها رد على آخرين. إلا أنه لايستطيع أن يتصوف مكذا فيما يتعلق بسؤال ما إذا كان يوجد آتمان (ذات) أم لا، لانه طالما عرضه وناقش به. فلا يمكنه القول «يوجد ذات» لأن ذلك مخالف لمعرفته بأن «كل الذاتا هي بلا ذات»، ولم يكن يشاء القول «لابوجد ذات» لأن شاء القول ولابسوغ ولابسوغ ولابسوغ ولابسوغ مثاره مثارة الجواب بمكن ألا تكون له ضرورة ولابسوغ بعيد بجعل المسكين فاكشاغوتا أكثر حيرة واضطراباً في مثل هذا

المرضوع، كما اعترف بذلك فيما سبق، وهو ليس على مستوى أن يفهم فكرة «الأناثا». وإذن من الأولى ترك هذا السؤال بلا جواب والتزام الصمت، فذلك هو الطريقة الأكثر حكمة في هذه الحالة الخاصة.

ولا يجب أن ننسى كذلك أن بوذا كان يعرف فاكشا غوتا من قبل ومنذ مدة طويلة، فليست هذه المدة الأولى التي ياتي إليه فيها هذا السائل الضال. إن المعلم الحكيم المليء بالعطف طالعا فكر بهذا الباحث المحتار وأظهر له التقدير. فثمة الكثير من الإشارات في النصوص «الياليّة» (أي المكتوبة باللغة الباليّة) إلى هذا الفاكشاغوت لنفسه وإلى أنه جاء إلى بوذا في كثير من الأحيان وإلى تلاميذه وطرح عليهم أيضاً وأيضاً النوع نفسه من الاسلمّة التي تقديه وتستولى على عقله. ويبدو أن صمت بوذا كان له تأثير أكبر من كل وقس و واب فصيح.

بعض الناس يأخذون «الذات» على أنها مثل ما يسمى بوجه عام «عقل» أو «إدراك». ولكن بوذا قال إن من الأفضل للمرء أن يعتبر جسده على أنه «ذاته» وليس العقل أو الفكر أو الإدراك، لأن الأول يبدو أكثر متانة من الباقين، فالعقل والفكر والإدراك تتغير دائماً ليلاً ونهاراً باسرع مما يفعل الجسد.

إنه لشعور غاسف «بالأنا» هو الذي يخلق هذه الفكرة عن الذات التي ليس لها أثر من الواقع. ويوجد في (الساميوتًا ـ نيكايا) محادثة رائعة عن هذه النقطة بين واحد من البهيكهو (التلاميذ) اسمه خيماكا وجماعة من البهيكهو.

هؤلاء الكهنة سالوا (خيماكا) ما إذا كان رأى في المجموعات الخمس AGREGATS ذاتاً أو شيئاً يتعلق بالذات. فأجاب خيماكا بالنفي، عندئذ قال البهيكهو إنه إذا كان كذلك فيجب أن يكون واحداً من «الأراهانت» متحرراً من كل رجس. ولكن خيماكا اعترف بائه رغم أنه لم يجد في المجموعات الخمس ذاتاً أو شيئاً يتعلق بالذات

«فإنني لست أراهانتاً متحرراً من كل رجس. أيها الأصدقاء. فيما يتطق بالمجموعات الخمس من الارتباط فإن لدي الشعور «بالأنا». ولكنني لا أرى بوضوح ما إذا كان ذلك هو «الآنا». ثم إن خيماكا فشر أن ما سمّاه «الأنا» ليس مادة ولاشعوراً ولا إدراكاً ولاتشكيلات عقلية ولا وعياً ولاشيئاً خارج ذلك. ولكن لديه شعور «بالأنا» له علاقة مع مجموعات الارتباط الخمس رغم أنه لايستطيع أن يرى بوضوح ما إذا كان ذلك هو «الأنا».

وقال إن ذلك مثل رائحة زهرة، وهي ليست رائحة تويجات أو رائحة لون أو رائحة لقاح، بل رائحة الزهرة.

وقد شرح خيماكا، إضافة إلى نلك، بأنه حتى الشخص الذي بلغ المراحل الأولى من التحقق، فإنه يحتفظ بهذا الشعور «بالأنا». ولكنه بعد نلك عندما يتقدم فإن هذا الشعور «بالأنا» يختفي هو أيضاً مثلما تختفي رائحة كيماوية من نسيج حديث الغسل بعد بعض الوقت عندما يوضع في صندوق.

هذه المناقشة كانت بالنسبة لهم مفيدة جداً وبارعة جداً إذ بعدها، كما يقول النص، أصبحوا كلهم بما فيهم خيماكا نفسه، أراهانتاً محرُرين من كل رجس لأنهم بذلك تخلصوا أخيراً من «الأنا».

بحسب تعاليم بوذا، سيء جداً كذلك مساندة الرأي الذي يقول «ليس لي ذات» (الذي هو نظرية العدميين) كما هو سيء مساندة الرأي الذي يقول الي ذات» (الذي هو نظرية الأبديين) لأن كلا الرأيين هما ارتباطات، كلاهما آتيان من فكرة «الأنا» الخاطئة الموقف الصحيح تجاه مسائة الأناقاليس في مساندة هذه أو تلك من وجهات النظر أو الرأي، بل في محاولة رؤية الأشياء بطريقة وجهات النظر غي دون إسقاطات عقلية، فرؤية ما يسمونه «أنا» أو «أكون» هي ربط وإدغام بين المجموعتين الجسدية والعقلية اللتين يعملان معا، ولكن بشكل مستقل في تدفق من التغيرات الانه، 7

# «التأمل» أو الثقافة العقلية: بهافانا

قال بوذا: «أيها البهيكهو، ثمة نوعان من المرض، فما هما هذا النوعان من المرض? المرض الجسدي والمرض العقلي. ويبدو أن هنالك أناساً سعداء لانهم خالون من المرض الجسدي خلال عام أو عامين، أو ربما خلال مئة عام أو أكثر. ولكن، أيها البهيكهه، نادرون في هذا العالم من هم معصومون ولو للحظة واحدة من المرض العقلي، عدا أولئك الذين هم معصومون من الأرجاس العقلية المرض الفقلي، عدا أولئك الذين هم معصومون من الأرجاس العقلية عدا أولئك الذين هم معصومون من الأرجاس العقلية

إن تعاليم بوذا، وبوجه خاص طريقة إلى «التامل»، تهدف إلى المجاد حالة من الصحة العقلية الكاملة، من التوازن والاطمئنان. ومن المغرشف جداً أنه ليس من قطاع من تعاليمه أسيء فهمه ووضع في التطبيق بشكل خاطئ مثل «التأمل» سواء من قبل البوذيين أو سواهه. فما أن تُذكر كلمة «التامل» حتى تقفز إلى الذهن فكرة التخلي عن النشاطات اليومية الحياتية تجاه المجتمع. إن «التأمل» الحقيقي للبوذي لايعني أبداً هذا النوع من التخلي والهروب. فتعاليم برذا في هذا الموضوع فهمت فهماً سيئاً أو فهماً قليلاً جداً حتى أن طريق «التأمل» أدى فيما بعد إلى نوع من «الطقس» أو «الشعائر» طريق «الشائس» أو «الشعائر».

كثير من الناس يهتمون بالتأمل أو «اليوغا» رغبة منهم في

الخاضعة لقانون الأسباب والمؤثرات والتي ليس فيها شيء دائم وأبدي وبدون تغيير في مجموع الوجود العالمي.

وهنا يرجد سؤال طبيعي يطرح نفسه: إذا لم يكن ثمة آتمان فمن الذي يتلقى نتيجة الكارما (الأعمال)؟ ما من أحد يستطيع الإجابة على هذا السؤال أفضل من بوذا نفسه. فعندما طرح عليه هذا السؤال أحد البهيكهو (التلاميذ) قال بوذا: «لقد علمتكم، أيها المهيكهو، أن تروا الشرطية والظرفية في كل مكان وفي كل شيء».

إن تعاليم بوذا عن الأناتا، أي اللانفس أو اللاذات يجب ألا تعتبر سلبية أو عدمة، وكذلك أمر «الغيرڤانا» فهي حقيقة وواقع، والواقع لايمكن أن يكون سلبياً، إن ما هو سلبي هو الاعتقاد بذات وهمية ليس لها وجود. إن تعليم الأناقًا يبدد ظلمة المعتقدات الخاطئة وينجم عنه النور والحكمة، وهو ليس سلبياً، وكما قال أسانغا بحق: «منالك واقع هو أنه لاوجود للذات».

اكتساب قدرات عقلية أو روحية (صوفية)، أو لاكتساب «العين الثالثة» التي لايمالكها الأخرون. منذ بعض الوقت وُجد في الهند راهبة بوذية إنكليزية أجهدت نفسها في أن تطور القدرة على الرؤية عن طريق الأننين بينما كانت لاتزال تملك رؤية عينية كالملاء مثل هذه الأفكار ليست إلا «انحرافاً عقلياً». الأمر دائماً هو الرغبة أو «العطش» إلى المقدرة والسلطة سواء في الميدان السياسي أو العسكري أو الاقتصادي أو الروحاني.

إن كلمة «التأمل» عدّلت تعديلاً سبناً المعنى الأصلي لكلمة 
«بهاغانا» التي تعني «الثقافة» أو «التطوير»، أي الثقافة العقلية 
والتطوير العقلي، فالبهاغانا البوذية في معناها الصحيح هي الثقافة 
العقلية بالمعنى الصحيح للكلمة. وهي تهدف إلى تخليص العقل من 
الرجاسات، مما يجعله مضطرباً كالرغبات الحسية والبغضاء والنية 
السيئة واللامبالاة والارتباك والاضطرابات والشكوك، وإلى تقيف 
وتهذيب حالات التركيز والانتباه والذكاء والإرادة والنشاط وملكة 
التحليل والثقة والفرح والهدوء، ومؤدية في النهاية إلى الحكمة 
الطليا التي ترى الأشياء كما هي، والتي تبلغ الحقيقة السامية العليا 
«النيرثانا».

هنالك نوعان من التأمل. الأول هو تطوير التركيز العقلي، والتركيز العقلي، والتركيز العقلي، الأحادي الذي يؤدي، بطرق متنوعة موصوفة في النصوص البوذية، إلى أعلى حالات الصوفية مثل «جو العدم» أو «جو عدم الإدراك أو لا عدم الإدراك» وكل هذه الحالات الصوفية هي، بحسب البوذية، خلائق أو نتاجات عقلية، ولا شيء منها يزي في الواقع، في الحقيقة، في النيرقانا، وهذا النوع من التأمل كان مجرد قبل النيرقانا، وهذا النام البوذي، وهو ليس مع ذلك جرهرياً لتحقيق النيرقانا، مجرال التأمل الدوني، وهو ليس مع ذلك جرهرياً لتحقيق النيرقانا، وبردا نفسه، قبل «استنارت» در س عذه التدريبات «البوغية» تحت وبراة عملمين مختلفين وبلغ أعلى حالات الصوفية. إلا أن ذلك لم يكف

الواقع الأسمى، بل إنه اعتبر هذه الحالات الصوفية طريقة «لبقائه سعيداً في هذه الحياة وحسب» وليس أكثر من ذلك.

عندئذ اكتشف الشكل الآخر «للتأمل» المعروف باسم «الرؤية» في طبيعة الأشياء التي تقود إلى تحرير العقل الكامل وإلى الوصول إلى الحقيقة الأسمى، إلى النيرقانا. وذلك هو جوهر التأمل الثقافة المقلية البوذية، وهي طريقة تحليلية تعتمد على الانتباه والوعي والتيقظ والملاحظة.

وليس من الممكن أن نعالج معالجة مناسبة في بضع صفحات موضوعاً بهذه السعة وهذا العمق وهذه الأهمية. ومع ذلك فسنحاول أن نلخص باختصار ما هو «التأمل» البوذي الحقيقي باعتباره ثقافة عقلية بطريقة عملية يمكن أن يفيد منها القارئ.

إن الحديث الاكثر أهمية الذي أعطاه بوذا عن التنمية العقلية («التأمل») هو الذي كان عنوانه «بناء الانتباه». هذا الحديث عالي المقام في السنة البوذية. حتى أنه لايروى بانتظام في الأبيرة وحسب بل في المنازل البوذية أيضاً أمام العائلة المتحلقة التي تصغي إليه بإخلاص عميق. والبهيكهو يلقونه غالباً قرب سرير الميت للمي يطهر تفر آفكاره، والم

إن طرائق «التأمل» المذكورة في هذا الحديث ليست منقطعة عن الحياة، بل هي لاتتجنبها وكلها على علاقة بحياتنا ونشاطاتنا اليومية، مع أفراحنا وأحزاننا، مع أحاديثنا وأفكارنا، مع اهتماماتنا المعنوية والفكرية.

والحديث مقسم إلى أربعة أقسام رئيسية: يعالج الأول منها جسدنا، والثاني أحاسيسنا، والثالث عقلنا، والرابع يتضمن مواضيع أخلاقية وفكرية متنوعة.

ويجب أن نفهم بوضوح، أنه مهما كان شكل «التأمل» فإن الجوهري فيه هو الانتباه والوعي والملاحظة.

واحد من أمثلة «التأمل» الأكثر شهرة وشعبية وعملية والمتعلق بالجسد هو «الانتباه إلى التنفس». ومن أجل هذا التأمل وحده و صفت في النص وضعية خاصة ومحددة للجسم. ومن أجل الأشكال الأخرى من «التأمل» المعروضة في «السوتا» (أي حديث بوذا الموما إليه) تستطيع أن تجلس، أو تبقى واقفاً أو تمشى أو تبقى متمدداً حسبما يناسبك. ولكن من أجل أن تدرب نفسك على الانتباه للتنفس (الشهيق والزفير) يجب عليك، كما يقول النص، أن «تجلس وساقاك متصالبتان (متربعاً) وجسدك منتصب وانتباهك في حالة إنذار». ولكن الجلوس مع تصالب الساقين ليس عملياً ولاسهلا بالنسبة للناس كلهم ومن كل البلاد وبخاصة أناس الغرب، والنتيجة أنه بالنسبة للأشخاص الذين يصعب عليهم أن يجلسوا هذه الجلسة الجسدية، فإن باستطاعتهم الجلوس على كرسى «محتفظين بجسدهم منتصباً وبانتباههم في حالة إنذار». ومن الضروري قطعاً من أجل ممارسة هذا التدريب أن يجلس المتأمل منتصب القامة تماماً، ولكن بدون تصلب، ويداه موضوعتان براحة على ركبتيه. وبعد أن تجلس على هذه الطريقة يمكنك إما أن تغمض عينيك، وإما أن توجه نظرتك إلى طرف أنفك بحسب ما يناسبك.

أنت تشهق وتزفر ليلاً نهاراً، ولكن دون أن تعي نلك، ولا تركز عقلك ولو للحظة واحدة على هذه العملية. والآن ستعمل تماماً ما يلي: تتنفس كالمعتاد دون أي جهد أو إرغام. والآن تركز عقلك على الشهيق والزفير، ترقبهما، اجعل عقلك متيقظاً على شهيقك وزفيرك. الشهيق والزفير، ترتبهما، اجعل عقلك متيقظاً على شهيقك وزفيرك. يمكن أن يكون تنفس طويلاً أحياناً، أو الشيء الوحيد المهم هو أنك عندما تتنفس طويلاً وجب أن تعي بناك تتنفس طويلاً، وعندما تتنفس تنفساً قصيراً يجب أن تعي بناك تتنفس طويلاً وجب أن تعي ناك. وبعبارة أخرى يجب أن يكون عالماً حركاته وتغيرات عقلك مركزاً تماماً عركاته وتغيرات إيقاعه، وانسى كل ما عدا ذلك، كل ما حولك، لاترفع عينيك، لاتنظر إلى شيء. حاول أن تفعل ذلك لخمس دقائق أو عشر.

في البداية ستجد صعوبة كبيرة في المحافظة على ذهنك متركزا على تنفسك ستقاجاً عندما ترى كيف يزوغ ولايبقى ثابتاً وستأخذ بالتفكير في أشياء متنوعة، ستسمع أصوات الخارج، سيصبع فكرك مشتا وغابئاً، ستققد حماستك ويخيب ظنك. لكنك إذا تابعت ومارست هذا التمرين مرتين في اليوم، في الصباح والمساء تحقيق هذا التركيز. وبعد مدة من الوقت ستأتي لحظة قصيرة يتركز فيها ذهنك على تنفسك ولاتعود تسمع ضجيج الجيران ولايبقى فيها ذهنك على تنفسك ولاتعود تسمع ضجيج الجيران ولايبقى بتجربة كبيرة جداً مشحوبة بالغمر و والهدوء حتى لترغب بتجربة كبيرة جداً مشحوبة بالغرح والسعادة والهدوء حتى لترغب نبوبه كبيرة جداً مشحوبة بالغرح والسعادة والهدوء حتى لترغب في أن تطول. ولكنك لن تكون بعد قادراً على إطالتها. وإذا تابعت مع فيها ذلك ممارسة هذا التمرين بشكل منتظم فإن التجربة ستحصل لك أيضاً وأيضاً وستطول شيئاً فشياً، ونتك هي اللحظة التي ستضميع فيها لن تستطيع أبداً التركيز على شيء.

هذه التجربة في الانتباه إلى التنفس، والتي هي الأسهل والأبسط للمارسة، هدفها أن تنمي القدرة على تركيز يقود إلى إنجازات صوفية عالية (ذيانا). والقدرة على التركيز هي جوهرية، من جهة أخرى، لبلوغ شكل ما من أشكال الفهم العميق، للاختراق، للنظر في طبيعة الأشياء بما فيها تحقيق «النيرقانا».

وبعيداً عن كل ذلك فإن هذا التمرين على مراقبة التنفس يأتي لك بنتائج مباشرة: حالتك الصحية الجسدية تتحسن، تأتي لك بالاسترخاء، بنوم عميق، وتجعل عملك اليومي أكثر جدرى، وسيجطك ذلك أكثر هدوءاً وراحة حتى في اللحظات التي تشعر فيها بأنك في حالة عصبية أو أنك قليل الاصطبار، على أن تمارس هذا التمرين دقيقتين فحسب، فتحس مباشرة بالهدوء وأنك في راحة حسنة.

شكل آخر من «التأمل» من «التنمية العقلية» يقوم على أن توجه انتباهك إلى كل ما تفعل، أعمالاً وكلاماً، في حياتك الروتينية اليومية وفي عملك وفي حياتك الخاصة والعامة والمهنية، عندما تمشي وتعدد وتفكر، أو ما تنظر إليه من حواك أو ترتدي ثيابك، أوما تتحدث به إلى شخص آخر أو عندما تبقى صاماتاً، أو عندما تكل أو شرب، أو عندما تقضي حاجاتك الطبيعية مهما قعلت يجب الكن أو تكون واعياً لعملك في اللحظة نفسها التي قمت بها فيها. وهذا يعني أن عليك أن تعيش اللحظة الحالية، في الماضي الملك الحالية. وهذا لايعني أن تليك أن تعيش اللحظة الحالية، والمستقبل، بل يجب، على العكس، أن تذكل بهما ولكن في علاقتهما مع الحاضر، مع الفعل الحاضر، في اللحظة الحاضرة، أين ومتى مع الحاضر، مع الفعل الماسة.

إن الناس برجه عام لايعيشون في أفعالهم، في الحاضر، بل يعيشون في الماضي أو في المستقبل، ورغم ما يظهر من أن أنهم يفعلون شيئاً ما هنا، في اللحظة نفسها، فإنهم يكونون في مكان آخر، في أفكارهم، في مشاكلهم وفي اهتماماتهم الخيالية، ضائعين غالباً في نكريات الماضي أو منجزين وراء رغبات وتاملات عن المستقبل. فهم لايعيشون إذن فيما يفعلون في اللحظة ذاتها لأنهم لايستمتعون بها، لأنهم تعساء مستاؤون من الحاضر، من عملهم، فهم طبعاً عاجزون عن أن يقدموا كل اهتمامهم لما يبدو أنهم مشغولون بعمله.

أنتم تلاحظون أحياناً في أحد المطاعم رجلاً بقرأ و هر ياكل ـ
وهو مشهد عادي جداً وشائع جداً. وهو يبدو مهتماً جداً وليس عنده
وقت للطعام. وقد بمكن الظن بأنه يفعل الأمرين في وقت واحد،
ولكنه في الواقع لايفعل حقاً لا هذا ولا ذاك. فعقله متوتر مضطرب
مشغول ولايستمتم أبداً بما يبدو أنه يفعله ولايعيش في اللحظة
الحاضرة. بشكل غير واع وبجنون يحاول، على العكس من ذلك، أن

يتخلص من الحياة الواقعية (وهذا لايعني مع ذلك أن على المرء ألا يتحدث مع صديق أثناء الغداء أو العشاء).

طالما أنتم أحياء فلن تستطيعوا التخلص من الحياة. مهما فعلتم، سواء أقمتم في المدينة أو انسحيتم إلى مغارة فلا بد أن تنظروا مواجهة إلى الحياة وأن تعيشرها. والحياة الحقيقية هي اللحظة الحاضرة - وليست ذكريات ماض مات وانقضى، ولا أحلام مستقبل لم يولد بعد. فمن يعيش في الحاضر هو في الحياة الواقعية موقد الكثر سعادة.

عندما سئل لِمَ كان تلاميذه الذين يعيشون حياة بسيطة ويتناولون وقعة واحدة في اليوم بهذا البهاء والإشعاع أجاب بوذا: «إنهم لاياسفون على الماضي ولايهتمون بالمستقبل، بل هم يعيشون في الحاضر، ومن أجل ذلك هم متألقون. فالحمقى باهتمامهم بالمستقبل وأسفهم على الماضي يجفون كما يجف تحت الشمس القصب المقطوع».

أن تنتبه أو تعي لايعني أن عليك أن تفكر أو تكون واعياً سانني أهما هذا أو أفعل ذاك»، كلا، فالأمر على عكس ذلك تماماً، فما أن تفكر أفعل هذاه تصبح واعيا لذاتك، وعندند أنت لاتعيش في علك بل في فكرة «أنا موجود»، والنتيجة أن عملك يفسد. يجب عليك أن تنسى نفسك تماماً وأن تضيع فيما تغمل. فما أن يصبح أحد الخطباء واعياً لنفسه ويفكر «إنني أتوجه إلى مستمعين» يضطرب خطابه وينقطع حبل تفكيره، أما عندما يضيع في خطابه، في موضوعه، عند ذلك يكون في الحالة الأفضل، يتكلم جيداً ويعبر بوضوح، إن كل عمل كبير - فني، أو شعري أو فكري أو لعليف للتسلية الذكية - إنما يتم إنجازه عندما يكون مبدعه مستغرقاً كلياً في عمله، حيث ينسى نفسه تماماً أو حينما يتخلص تماماً من وعيه المؤت.

إن هذا الانتباه، هذا الوعي المتيقظ لنشاطاتنا الذي علُّمه بوذا

يقوم على أن نحيا في الحاضر، في العمل نفسه (وهذا هو طريق «زن» (أن الذي يقوم أساساً على هذا التعليم). فهنا، في هذا الشكل من التأمل ليس لديك شيء خاص تقعله لتنمية انتباهك، وليس عليك إلا أن تكون منتبها متيقطاً مهما كان العمل الذي تباشره، ليس عليك أن تضبّع أنت من وقتك الثمين لهذا «التامل» الخاص، بل عليك تنمية لتنباهك وأن تعي طول الوقت، في الليل والنهار، تجاه كل نشاطات حياتك اليومية.

إن الشكلين من «التأمل» اللذين تكلمنا عنهما يتعلقان بجسدنا. والآن توجد طريقة لممارسة التنمية العقلية ( «التأمل») ترتبط

وادن بوجد طريعة مصارسة العدمية العقلية و («العامل») بربيط بانفعالاتنا و أحاسيسنا سواء كانت سارة أو مزعجة أو حيادية عقلكم ويغرق في المبهم، فهو غير رائق بل خائر مكتئي، وفي بعض الأحيان أنت لاترى بوضوح لغ أنت تعاني من هذا الشعور المؤلم. قبل كل شيء عليك أن تتعلم ألا تكون تعيساً في حالة أحاسيسك المزعجة، ألا تقلق بخصوص أحزانك، بل حاول أن ترى بوضوح لغ يوجد هذا الشعور بالحزن والقلق والألم. حاول أن تفحصه كما لو أنك غهر، ما هو سبيه، كيف يتبدد ويغظم. حاول أن تفحصه كما لو أنك تراقبه من الخارج، بدون ردة فعل شخصية، مثل عالم يراقب شيئاً. وهذا أيضاً عليك ألا تنظر إليه نظرة شخصية، مثل عالم يراقب شيئاً. بل موضوعياً باعتباره «إحساساً»، وينبغي عليك أيضاً أن تنسى تلك بل موضوعياً باعتباره «إحساساً»، وينبغي عليك أيضاً أن تنسى تلك يختفي، عند ذلك يصبح فكرك غير متحيز تجاه هذا الشعور، يصبع منطلقاً وحراً. وسيكون كذلك تجاه كل الانفعالات وكل المشاعر،

لنأت الآن إلى شكل «التأمل» المتطق بعقلك. ينبغي عليك أن تكون على كامل الوعي في كل مرة يكون فيها فكرك منفعلاً أو منطلقاً، كل مرة يكون تحت تأثير البغضاء أو سوء النية أو الحسد،

(\*) «زن» هو أحد مذاهب البوذية اليابانية المندرجة تحت لواء الماهايانا. المترجم.

أن أنه على العكس من ذلك ملي، بالحب والعطف، كل مرة يكون فيها تحت تأثير الوهم أم أنه يملك معرفة واضحة وصحيحة، وهكذا... يجب علينا أن نعترف باننا غالباً ما نكون خائفين أو خجلين من مراقبة فكرنا الخاص، ونفضل أن نتجنب ذلك. ينبغي علينا أن نكون على جرأة كافية وصدق كاف للنظر إلى فكرنا كما ننظر إلى وجهنا في مرآة.

والأمر لايتعلق هنا بوضعية حرجة، أن نحاكم أو نتبين ما هو صحيح وما هو خطأ، أو ما هو خير وما هو شر، بل يتعلق ببساطة بان نلاحظ ونفحص ونكون منتبهين. فهنا أنت لست قاضياً، بل عالماً يشاهد واقعاً، وعندما تلاحظ وتتبين بوضوح الطبيعة لقكرك، فإنك تصبح غير منحاز تجاه انفعالاته ومشاعره وأحواله، تصبح بذلك منطاقاً وحراً، وتستطيع عند ذلك أن ترى

إليك مثالاً: لنغرض أنك غاضب، يسيطر عليك الغضب والنية السيئة والبغضاء. ومن المثير للفضول واللامعقول ألا يكون رجل غاضب على هذا الشكل دون أن يكون واعياً حقاً لحالة عقله. ففي اللحفة التي يرى فيها غضبه فإن هذا الغضب يصبح فوراً فاتراً خجرلاً ويبدأ بالهبرط. ينبغي علك أن تقحص طبيعته، كيف ظهر وكيف يختفي. وهنا أيضاً يجب أن تتذكر أنه لاينبغي التفكير في «غضبي» بل عليك فقط أن تكون متنبها وواعياً لحالة العقل المستسلم للغضب. ستلاحظ بشكل موضوعي، ستقحص عقلاً في حالة غضب. تلك هي الحالة التي ينبغي اتخاذها تجاه كل مشاعر وانفعالات وحالات عقلية.

هنالك أخيراً شكل من «التأمل» يقوم على المواضيع الأخلاة، « والذهنية والفكرية، إن كل دراساتنا وقراءتنا ومناقشاتنا ، ١٠. محادثاتنا وتفكيرنا في هذه المسائل مدرجة في هذا التأمل ، ١٠. هذا الكتاب والتفكير بعمق في الموضوعات المعروضة منه، ١١٠٠

شكل من أشكال التأمل. ولقد رأينا أن الحديث بين خيماكا وزمرة الكهنة كان نوعاً من التأمل الذي قادهم إلى بلوغ «النيرڤانا».

بحسب هذا الشكل من التأمل تستطيع أن تدرس وتفكر في «الموانع الخمسة» (نيڤارانا) التي هي:

- 1 الرغبات الحسية.
- 2 النية السيئة، الكراهية والغضب.
   3 الخمود والفتور.
  - 4 الهيجان والندم.
  - 5 الشكوك الارتيابية.

هذه العناصر الخسمة تعتبر مقاومة لكل تفهّم واضح ولكل تقدم وعندما يكون العبدات المعالها دون أن يعرف كيف يتخلص منها فهو لايستطيع أن مصل و صحيح أو خطأ، جيد أو سيء.

والآن نستطيع أن نتحن أيضاً في العوامل السبعة لليقظة EVEIL:

 الانتباه (SATI)، عن أن يكون المرء واعياً ومتنبها في كل الأعمال، في كل الحرفات عصمية والعقلية كما سناتي على نكره.

2 - التقصي والبحث المتاق عنطف المشاكل عن العقيدة. ويدخل في هذا الباب كل الدراس لاينية والأخلاقية والفلسفية. وكل قراءاتنا وبحوثنا ومناقشان. اليثنا، وحتى الحاضرون في مؤتمرات عقدت من أجل مثل هـ مائل العقائدية.

3 - الهمة والنشاط في العمل بتصعير على بلوغ الغاية والهدف.
 4 - الفرح: وهو الصفة التي تتناقض مع حالة ذهنية متشائمة مظلمة أو تلقة.

 5 - راحة الجسم والذهن: فينبغي على المرء ألا يتوتر لا جسديا ولا عقلياً.

6 - التركيز، وقد ناقشناه فيما سبق.

 7 ـ اعتدال المزاج (اللامبالاة)، وهذا يعني أن يكون المرء قادراً على أن يواجه، بهدوء وبدون اضطراب، كل صروف الحياة (أو مفاسدها).

وما هو جوهري من أجل تقوية هذه الصفات هو الإرادة والميل الصادق، وتصف النصوص إضافة إلى ذلك كثيراً من الشروط المادية والروحية التي تساهم في تنمية وتطوير كل من هذه الصفات.

ويمكن للمرء كذلك أن «يتامل» في مواضيع مثل «المجموعات الخمس AGREGATS وهو يفكر في مسألة «ماهو الكائن؟» أو «ماذا تُسمى الأنا؟» أو في «الحقائق الأربع النبيلة» كما ناقشناها فيما سبق. ودراسة هذه المواضيع، والبعوث المتعلقة بها تشكل هذا الشكل الرابع من التامل الذي يقود إلى بلوغ الحقيقة السامية.

إلى جانب تلك التي ذكرناها يوجد كذلك الكثير من المواضيع الأخرى للتأمل من بينها يجب أن نذكر «الحالات الأربع السامية»: 1 - نشر ومد حب عام لاحدود لها بنية حسنة على كل الكائنات الحية دون تمييز «كما تحب الأم ولدها الوحيد». 2 - العطف على كل الكائنات التي تتأم، تعاني من المصاعب وتقع تحت وطأة الأسى والبلوى. 3 - الفرح المتعاطف مع نجاح الآخرين وسعادتهم والبلوى. 4 - اللامبالاة تجاه كل صروف الحياة.

8

# الأخلاق الموذية والمجتمع

بعض الناس يتخيلون أن البوذية نظام فيه من السمو والنبل والبساء الإيملكون إمكانية والجلال بحيث أن العاديين من الرجال والنساء الإيملكون إمكانية وضعه موضع التطبيق في شدا العالم من العمل والدأب اليومي الذي هو عالمنا. وهم معقدون أن من الضروري لمن يريد أن يكون بوذياً حقيقياً أن متخلل عن العالم وينسحب إلى دير أو مكان منعزل عادئ،

وتك في الحقيقة فكرة خاطئة تماماً نابعة من فهم ناقص لتعاليم بوذا. والناس متعجلون للوصول إلى نتائج سريعة وخاطئة، سواء بدافع مما معوه أو بعد قراءة غير مستوعبة لكتاب كتب عن البوذية من قبل مو نف لم يفهم هو نفسه الموضوع في جوانبه كلها، ولم يقدم سنه إلا وجهة نظر جزئية وسطحية. إن تعاليم بوذا لم تخصص للرهبان وحدهم الذين يعيشون في الأديرة، بل هي تتوجه أيضاً للرجال والنساء العاديين الذين يعيشون في منازلهم ومع عائلاتهم، والصراط الثماني النبيل الذي هو قاعدة الحياة البوذية إنما يتوجه للجميع بدون تمييز.

لايستطيع الناس كلهم أن يصبحوا رهباناً ولا أن ينسحبوا إلى مغارة أو غابة. ومهما كانت البوذية نقية ونبيلة وسامية فإنها ستكون بدون أهمية ولامغزى بالنسبة للجماهير البشرية إذا لم

تتمكن تلك الجماهير من أتباعها في حياتها البومية في قلب العالم الحديث. ولو أنهم فهموا فهماً صحيحاً روح البوذية (لا حرفيتها) فسيكون بإمكانهم اتباعها قطعاً ووضعها موضع التطبيق وهم يمارسون حياتهم كأناس عاديين.

بعض الأشخاص يسهل عليهم اتباع طريق البوذية إذا عاشوا في مكان هادئ، وانسحبوا في معزل عن المجتمع. ولكن ثمة آخرون يستطيعون أن يجدوا أن هذا النوع من الانسحاب يثقل ويحبط جسدياً ومعنوياً وجودهم كله، وأن هذا النوع من الحياة لايلائم تطوير حياتهم الروحية والفكرية.

إن التخلي الحقيقي لايعني أن على المرء الابتعاد جسدياً عن العالم. وقد قال ساريبوتا تلميذ بوذا الرئيسي: إن المرء يستطيع العيش في الغابة مستسلماً لممارسات تقشفية ويبقى مع ذلك مليئاً بالأفكار الفاسدة والقذارات. وإن شخصاً آخر يستطيع أن يعيش في قرية أو مدينة ولايسلم نفسه لاية ممارسات تقشفية ويستطيع عقله مع ذلك أن يبقى نقياً متحرراً من كل ما هو فاسد وقدر. فمن بمارس من هذين الاثنين - كما قال ساريبوتا - حياة نقية في قرية أو مدينة هو أعلى وأسمى بكثير وأكبر من ذلك الذي يعيش في الغابة مع هو أعلى وأسمى بكثير وأكبر من ذلك الذي يعيش في الغابة مع

الاعتقاد السائد الذي يجب بموجبه أن يهرب المرء من الحياة لكي يتبع تعاليم بوذا هو اعتقاد خاطئ. وهي طريقة غير واعية للاعتذار عن وضع تعاليم بوذا موضع التطبيق. ويجد المرء في الادب البوذي إشارات عديدة عن رجال ونساء عاشوا حياة عادية طبيعية مع عائلتهم ونجحوا في ممارسة ما علمه بوذا وبلغوا للبيرفانا. والواقع أن فاكشاغوتا الضال (الذي روينا قصته في فصل أناتًا) سأل بوذا مباشرة عما إذا كان يوجد رجال ونساء علمانيون<sup>(-)</sup> عاشوا حياتهم العائلية ونجحوا في اتباع تعليمه وبلغوا

(٠) يقصد بالعلمانيين هنا العاديون من الناس أي الذين ليسوا رهباناً. المترجم.

حالات روحانية عالية. وقد أعلن بوذا بطريقة منهجية بأنه لايوجد واحد أو اثنان، وليس مئة وليس منتان أو خمسمئة بل أكثر من ذلك بكثير كانوا علمانيين، رجالاً ونساء، ومارسوا حياة علمانية، واتبعوا تعاليمه بنجاح وبلغوا حالات روحانية عالية.

ربعا كان مناسباً لبعض الناس أنهم يسعدون بممارسة حياة السواب إلى مكان هادئ بعيد عن الضجيج والإثارة، ولكن من المؤية ثن أن يمارس المرء المؤية وهو يعيش وسط أمثاله بساعدهم ويقدم خدماته لهم. وربما كان من المفيد في بعض الحالات أن ينسحب المرء فترة من الزمان إلى عزلة يستكمل خلالها تفكيره وسجياه كتدييب أخلاقها ووروحاني تمهيدي لكي يغدو أقرى، على أن يخرج منها بعد ذلك ويقيم خدماته الأخرين. ولكن إذا قضى لمرؤ في عزلته حياته كلها مهتماً بسعادته الشخصية وحسب، وسيسلامته، دون أن يهتم بامثاله، فإن ذلك لاينطبق قطعاً مع روح التعليم البوذي الذي يعتمد على أساس من المحبة والعطف وخدمة الآخرين.

يمكن الآن طرح هذا السؤال: هل يمكن ممارسة البوذية مع ممارسة حياة علماني عادي، ولماذا «السانغا»، أي نظام الرهبنة، وهل أنشأه بوذا؟ إن نظام الرهبنة يقدم الفرصة لأولئك الذين قرروا أن يجبوا حياتهم، ليس لتطورهم الذاتي الروحاني والفكري، بل كذلك ليقدموا الخدمة للأخرين، إننا لايمكن أن ننتظر من علماني عادي يعيش مع عائلته أن يكرس كل وقته لخدمة الآخرين، بينما يمكن لراهب ليس لديه مسؤوليات عائلية ولا ارتباطات دنيوية أن يكرس جياته كلها طراحة الكثيرين وسعادة الكثيرين»، وذلك بحسب نصيحة جواته كلها طراكز التاريخ أصبحت الأميرة البوذية لامراكز روحانية وحسب، بل كذلك مراكز للدراسة والثقافة.

إن الرهبان البوذيين يمارسون حياة مشتركة في المدن والقرى. وفي كل البلاد البوذية يحافظون على العزوبية، باستثناء

بعض الشيع في اليابان وفي التيبت التي تسمح لأعضائها بالزواج \_ وهي عادة دخلت طبعاً في وقت متأخر \_ والرهبان البوذيون ليسوا مخولين بحيازة ممتلكات شخصية عدا القليل الضروري، ولكن لهم الحق باستخدام الممتلكات العامة المقدمة من العلمانيين كهدايا لنظام الرهبنة (السانغا). وهكذا يوجد الكثير من الأديرة، وخاصة القديمة الشهيرة منها، مزدوجة بأراضى لإعالتهم. إن الرهبان البوذيين والأديرة مدعومون من الجمهور. فهو الذي يزودهم بما هو ضروري. في الماضي كان الرهبان يعيشون في العادة على الاستجداء من بيت إلى بيت للحصول على غذائهم. ومع التطورات الاقتصادية الحديثة اختفت هذه العادة بالتدريج، رغم أنه مايزال الألوف منهم يحافظون على هذه العادة القديمة وخاصة في بلاد «الثيراڤادا»(٠) كسيلان (سيريلانكا) وبرمانيا وتايلاند وكمبوديا... الخ. وواجبات الرهبان الذين يعيشون في المدن والتأمل من أجل تطورهم الذاتي الروحاني والفكري. وتانيا، عليهم أن يعلموا الأطفال الذين يأتون للدراسة في الدير، وأن يقدموا مواعظ منتظمة في الاجتماع الذي يعقد في بعض الأيام، ويهتمون بالاحتياجات الدينية للمدنيين، ويتعهدون الدير، ويقدمون النصائح والتعاليم الدينية للأشخاص والمجموعات، وينظمون الطقوس والاحتفالات الدينية كما ينظمون الاجتماعات التي تعقد من أجل المنفعة الاجتماعية...الخ. وثمة أيضا رهبان يعيشون في الغابات منقطعين عن بقية المجتمع مكرسين حياتهم كلها للتأمل في عزلتهم. وتظهر «السيغالا ـ سوتًا» بأي احترام كان بوذا يعامل حياة المدنيين وعائلاتهم وارتباطاتهم الاجتماعية.

كان ثمة فتى اسمه «سيغالا» اعتاد أن يعبد الاتجاهات السته. الشرق والجنوب والغرب والشمال والسمت وسمت القدم (و هو ما،،

<sup>()</sup> الثيراقادا: هي البوذية الأصلية المحافظة التي لم تتطور، وتسمى أنسأ الله بن الصغيرة، أما المامايانا فهي البوذية المتطورة المنتشرة في السبب والدار. وتسمى كذلك بالعربة الكبيرة. المترجم.

السمت، أو الاتجاه المعاكس للسمت). مطيعاً بذلك آخر رغبة لأبيه المتوفى. فقال بوذا لهذا الشاب إن تعليمه يقول إن الاتجاهات الستة لها اعتبار مختلف: فالشرق هو الأبوان، والجنوب هم المعلمون، والغرب هو الزوجة والأولاد، والشمال هو الأصدقاء والأتارب والجبان، وسعت القدم هو الخدم والعمال والمستخدمون، والسمت هو رجال الدين.

«ينبغي على المرء أن يعبد هذه الاتجاهات الستة. وكلمة (يعبد) المستعملة هنا هي مليئة بالمعاني، لأن المرء يعبد شيئاً مقدساً يستحق التبجيل والاحترام، وهذه المجموعات العائلية والاجتماعية الست التي نكرناها تعتبر في البونية مقدسة وأهلاً للاحترام والعبادة. ولكن كيف تُعبد؟ لقد أعلن بوذا أن المرء لايستطيع «عبادتها» إلا بإتمام واجباته تجاهها. وهذه معدّدة في خطابه معسغالا.

1 - الأبران مقدسان عند أو لادهم. وقد قال بوذا في مكان آخر إن الآباء يُسمون براهما. وكلمة براهما تدل في الفكر الهندي على المفهرم الأعلى والأقدس، وقد أضفاه بوذا على الأبرين. ومكذا فإن الأولاد في العائلات البرونية المحترمة (يعبدون) حرفياً أبويهم صباحاً ومساء، ويثابرون على إتمام بعض الواجبات تجاهما، المخاية بهما في شيخوختهما، تقديم ما هو ضروري لهما، المحافظة على شرف العائلة حسبما تقتضيه التقاليد، المحافظة على الإرث الذي تركه الوالدان، إتمام الطقوس الجنائزية بعد موتهما. وعلى الأبرين من جهتهما إنجاز بعض المسووليات تجاه أولاهما، ينبغي حمايتهم من السلوك في طرق الفساد، توجبههم إلى النشاطات الخيرة والمفيدة، تأمين تربية حسنة لهم، تزويجهم من عائلات محترمة، وأن يقلا إليهم الإرث في الوقت الملائم.

2 ـ العلاقات بين المعلم والتلاميذ. فالتلميذ يجب أن يحترم معلمه ويطيعه، أن يتكفل بنفقات معاشه بحسب إمكاناته، أن يدرس بعناية. وعلى المعلم بدوره أن يدرب تلميذه وينشئه كما ينبغي، أن

يعلمه تعليماً جيداً، أن يقدمه لأصدقائه، وأخيراً أن يجتهد بأن يؤمن له بعد إتمام الدراسة عملاً يطمئن إليه.

3 - العلاقة بين الزوج والزوجة. إن المحبة التي يجب أن تجمعهما تعتبر شبه دينية أو مقدسة، وهي تسمى «الحياة العائلية المقدسة». ويجب أن نلاحظ هنا أيضاً أن كلمة مقدسة استُعمل لها في الهندية كلمة «براهما» التي تدل على أعلى درجات الاحترام، وهي ما الهندية كلمة «براهما» التي تدل على أعلى درجات الاحترام، وهي ما يكونا مخلصين يحترم كل منهما الآخر، وثمة بعض الواجبات التي يغقد احترامه لها. يجب أن يحبها ويخلص لها ويؤمن لها راحتها فيقد احترامه لها. يجب أن يحبها ويخلص لها ويؤمن لها راحتها أن بوذا لم يهمل حتى الإشارة إلى الهدايا التي ينبغي على الزوج أن يقدمها لزوجته تظهر كم كان بوذا متفهما ومتعاطفاً مع المشاعر الإنسانية العادية). وعلى الزوجة من جانبها أن تعنى بالأعمال المنزلية، وأن نستقبل الضيوف والزوار والأصدقاء والاتارب والمستخدمين. وعليها أن تحب زوجها وأن تخلص له وتحافظ على وممتلكاته، وأن تكرن ماهرة وشجاءة في كل النشاطات.

4 ـ العلاقات بين الأصدقاء والأقارب والجيران. ينبغي عليهم أن يكونوا مضيافين ومحسنين بعضهم لبعض، وأن يعبروا عما يجول بخاطرهم بحب وعناية، وأن يعلوا دائماً لمصلحتهم وراحتهم، وأن يتعاملوا بطريقة التساوي ولايتخاصموا، وأن يتساعدوا عند الحاجة ولايترك بعضهم بعضاً عند المصاعب والمستق.

5 ـ العلاقة بين المعلم والخادم. إن على المعلم أو المستخدم العديد من الواجبات تجاه خادمه أو مستخدم. فعليه أن يؤمن له عملاً يناسب مهارته وقدراته، وعليه أن يدفع له الأجر المناسب، وأن يؤمن له العناية الطبية، وأن يمنحه، في المناسبات، هدايا ومكافأت.

وفي المقابل، على الخادم أو المستخدّم أن يكون متيقظاً وشجاعاً وأميناً ومطيعاً، لايخدع ولايسرق معلمه، وأن يكون معتنياً بعمله. 6 – العلاقات بين رجال الدين (حرفياً هم المعتزلون المتفردون والبراهمانا) والمنبين. على هؤلاء الأخيرين أن يسهروا بكل طبية واحترام على الحاجلت المادية لرجال الدين، وعلى رجل الدين أن يعنم، بكل عطف، المدنيين المعرفة والعلم وأن يقودهم في طريق الشر.

وهكذا نرى أن حياة المدني في عائلته وفي علاقاته الاجتماعية متضمنة في «التأديب النبيل» وتقع في إطار الحياة البوذية كما رسمها بوذا.

وهكذا نقرأ أيضاً في «الساميوتًا ـ نيكايا»، وهو واحد من أقدم النصوص الباليّة، أن ساكًا ملك الآلهة أعلن أنه يحترم ليس الرهبان وحدهم الذين يمارسون حياة قدسيّة، بل وكذلك «التلاميذ المعنيين» الذين ينجزون أعمالاً تستأهل التقدير، الفاضلين، الذين يبذلون عنايتهم لعائلتهم بكل استقامة.

فإذا رغب امرؤ في أن يكون بودياً فليس من طقس يجب إتمامه ولاتعيد بتلقاه (ولكن إذا أراد أن يصبح بهيكهو، أي عضواً في نظام الرهبنة السانفا فعليه أن يخضع لتدريب تاديبي طويل ولتربية دينية). وإذا فهم المرء تعاليم بوذا، وإذا ملك الاقتتاع بأن هذا التعاليم هي الطريق الصحيح، وإذا التزم باتباعها، فهو في هذه الصالة بوذي.

ولكن، بحسب نقليد قديم لم ينقطع في البلاد البوذية، فإن المرء يعتبر بوذياً عندما يتخذ البوذا، والذامّا (تعليمه) والسانغا (نظام الرهبنة) - وهم ما يطلق عليهم بصورة عامة اسم «الجوهرة الثلاثية» - ملاجئ له. وعندئذ يرتبط بمراعاة الحد الأدنى من الواجبات الأخلاقية لبوذي مدني، وهي القواعد الخمس، أي 1 - ألا يدمر الحياة، 2 - ألا يسرق، 3 - ألا يزني، 4 - ألا يكذب. 5 - أن يمتنع عن

المشروبات المسكرة. والبوذي يركع ويداه مضمومتان عابداً أمام تمثال بوذا، ويكرر هذه الصيغ (الخمس) - وباللغة الهائية عموماً ـ بعد راهب بوذي. وفي الاحتفالات الدينية يكرر الحاضرون عادة هذه الصيغ بعد أحد الرهبان.

وليس على البوذي أن يقوم بأي طقوس خارجية. فالبوذية هي طريقة للحياة، وما هو جوهري هو اتباع (الصراط الثماني النبيل). ولكن يوجد طبعاً في كل البلاد البوذية احتفالات بسيطة وجميلة. وفى الدير يوجد عموماً نصب على شكل القبة يحتفظون في داخله بذخائر جسدية لبوذا، شجرة تذكّر بالشجرة التي بلغ تحتّها بوذا «الاستنارة»، وبناء يحتوى تمثال بوذا. هذه الأشياء الثلاثة هي مبجلة في النظام الذي ذكرناه سابقاً. والبوذيون يأتون بوجه عام إلى المعبد في أيام القمر البدر، وعند الهلال الجديد، وفي الربع من الشهر القمرى. وهناك يقرؤون (الملاجئ الثلاثة) أي (البوذا والذامًا والسانغا)، والقواعد الخمس وهم راكعون أمام واحد من أشياء العبادة الثلاثة. ثم يشعلون القناديل ويقدمون الزهور ويحرقون البخور أمام هذه الأشياء وهم يقرؤون الصيغ والعبارات التي تمدح فضائل ومزايا البوذا والذامًا والسانغا. ولاينبغى تشبيه هذه الممارسات بصلوات الأديان الإلهية، إذ هي بكل بساطة توجيه الاحترام إلى ذكرى المعلم الذي دل على الطريق. وبعد ذلك يستمعون إلى الموعظة.

في أيام القمر البدر وهلال مطلع الشهر يراعي الآلاف من البدرنيين القواعد الثمان: 1 – لاتدمر الحياة، 2 – لاتسرق. 3 – لاتتناول لاترن. 4 – لاتكتب، 5 - لاتشرب المشروبات المسكرة، 6 – لاتتناول أطعمة قوية بعد الظهر. 7 – لاتستعمل كراسي وأسرة فاخرة ومرحة. 8 – لاتغني ولاترقص ولانتسل ولاستعمل الزينة , لا العطور. ثم يقضون كل النهار والليل في المعبد متأملين ومددون إلى المواعظ، قارئين النصوص الدينية ومتحادثين فيما بدوم وسلاسائل الدينية.

أكبر كل الأعياد البونية هو يوم البدر من شهر أيار المعروف باسم فيساك للاحتفال بميلاد بوذا واستنارته ووفاته. وفي هذا اليوم تزين البيوت والمعابد والشوارع بالأعلام البوذية السداسية الأوان، وبالزهور والقنايل. الأف وآلاف من الرجال والنساء والأولاد يأتون إلى الأماكن الدينية. مئات من المطاعم المجانية تنظم على يد الجمعيات والجماعات من أجل خدمة الحجاج. وح من المعبد وحسن النية والانسجام والسلام والفرح تنتشر بين الشعب وفي كل مكان.

في البوذية لاوجود للتمهيد. ولكن عندما يولد أحد الأطفال يقوده والداه إلى المعبد في خروجه الأول، ويضعانه تحت قدمي تمثال بوذا، فيباركه الرهبان وهم يقرؤون النصوص المقسسة. وحتى قبل ولادة الطفل يُدعى الرهبان لمباركة الأم المستقبلة.

والرهبان البوذيون لايخدمون في الزيجات، لأن الزواج عند البوذيين هو احتفال مدني، يرتبط بقضية اجتماعية. ولكنهم يعطون للاحتفال صفة دينية بإدخالهم فيه عناصر بوزية كقراءة آيات مقدسة للمباركة على يد زمرة من الفتيات أو الصبية. أما الرهبان أنفسهم فهم لايحضرون أبداً في حفلات الزواج وخاصة في بلاد الثير الفادا، ولكنهم يدعونهم على الغذاء في المنزل بعد يوم أو يومين من لزواج. وفي هذه المناسبة يقدم أحد الرهبان موعظة داعياً الزجين إلى ممارسة حياة زوجية سعيدة ومنسجمة حسب تعاليم بوذا. وعلى عكس ذلك يخدم الرهبان البوذيون في الماتم يقدمون فيها ماعظ للتعزية.

وعندما يمرض أحد البونيين يدعون غالباً الرهبان لقراءة خطاب «الحماية». وهذا الاحتفال الذي يقرأ فيه واحد أو اثنان من الرهبان، بصوت منغم حزين، بعضاً من خطاب الحماية باللغة الهاليّة تقدم فيها البركة للحاضرين، هو احتفال شعبي جداً عند البونيين. ووتكاد كل المعابد يقام فيها هذا الاحتفال في المناسبات كعيد عام

لمصلحة الجميع. ومثل هذا الاحتفال يمكن أن يدوم ليلاً نهاراً بدون انقطاع خلال يوم أو يومين، بل وخلال أسبوع أو أكثر.

وهنالك احتفالات أخرى أو مناسبات تقليدية، رغم أنها ليست جوهرية، فهي تظهر قيمتها بانها ترضي بعض الانفعالات والحاجات الدينية لأولئك الذين هم أقل تقدماً من الناحيتين الفكرية والروحية فتساعدهم بالتدريج طوال الطريق (الصراط).

إن أولئك الذين يتخيلون أن البوذية لاتهتم إلا بالأفكار العالية جداً، إلا بالأفكار الأخلاقية والفلسفية، متجاهلة المصلحة الاجتماعية والاقتصادية للجماهير، هم في ضلال مبين، فبوذا كان يهتم بسعادة الإنسانية. وبحسب ما يراه ليس من سعادة ممكنة خارج حياة نقية قائمة على مبادئ أخلاقية وروحانية. ولكنه كان يعرف أيضاً أن من الصعب ممارسة مثل هذه الحياة إذا كانت الشروط المادية والاجتماعية غير مواتية.

والبوذية لاتعتبر الراحة المادية هدفاً في ذاتها. إنها فقط وسيلة في سبيل هدف ـ هدف أعلى وأنبل. ولكنها وسيلة لإبر منها لبلوغ هدف أعلى من أجل سعادة الإنسان. فالبوذية تعترف إذن بان حداً أدنى من الشروط المادية هو مناسب للنجاح الروحاني، حتى عندما يتعلق الأمر براهب منشغل في تأمله في مكان منعزل.

إن بوذا لايفصل الحياة عن مضمونها وخلفيتها الاجتماعية والاقتصادية، فهو يعتبرها كلاً واحداً في كل جوانبها الروحية والاقتصادية، والمساسية، وتعاليم بوذا في المواضيع الأخلاقية والاقتصادية والفلسفية معروفة جداً، ولكنهم يعرفون القليل من الأمور، وخاصة في الغرب، عن تعاليمه التي تعس المسائل الإجتماعية والاقتصادية والسياسية. ومع ذلك هنالك الكثير من الأحاديث التي تعالج هذه المواضيع نجدها على طول النصود». القديمة، وإليكم فقط بعض الأمثلة:

يؤكد أحد الأحاديث (وقد ذكر المؤلف اسمه الطويل جداً ، االه ،

الهندية) بوضوح أن الفقر هو سبب الفسق والجرائم مثل السرقة والغش والاغتصاب والبغضاء والقسوة... لغ والملوك في الأزمنة القديمة، كما هو الحال مع حكومات اليوم، كانوا يجتهدون لإلغاء الجريمة عن طريق العقاب. ويقول نص آخر كم كان هذا عبئاً لإطفال الجديمة عن طريق العقاب. ويقول نص آخر كم كان هذا عبئاً لإطفال على وضع حد للجريمة بتحسين الأحوال الاقتصادية للشعب. ويقول بأن البذار والعناصر الأخرى اللازمة للزراعة يجب أن تؤمن بأن البذار والعناصر الأحرى اللازمة للزراعين والمستشرين. وأن رؤوس أموال يجب أن توضع تحت تصرف الباعة وأهل الحرف الأخرى. وأن الأجرر يجب أن تدفع تصرف الباعة وأهل الحرف الأخرى. وأن الأجور يجب أن تدفع تصرف الباعة وأهل الحرف الأخرى. وأن الأجود وجب أن تدفع تصرف الباعة وأهل الحرف الأخرى عرف الأخرى والقاق، وعندئا تصبح البلاد هادئة وتتخلص من الجريمة.

من أجل هذا نكر بوذا المدنيين كم هو ضروري تحسين الشروط الاقتصادية. ولايعني هذا طبعاً أنه وافق على أن يكدسوا الشروات بشراهة وتعلق، فهذا الأمر يتحارض مع تعاليمه الأساسية. ولم يوافق كذلك على أن يستخدم المرء كل وسيلة لكسب عيشه. فثمة مهراً أدانها كما رأينا سابقاً، مثل صناعة الأسلحة والمتاجرة بها كوسائل ضارة في الحياة.

رجل اسمه ديغاجانو زار بوذا يوماً وقال له: «يا سيدي، نحن مدنيون عاديون نمارس حياة عائلية مع زوجة وأولاد، فهل يمكن للكلي السعادة أن يقدم لنا تعليماً يقودنا إلى السعادة في هذا العالم وفي ماوراءه؟».

فاجابه بوذا بانه يرجد أربعة أشياء تقود الإنسان إلى السعادة في هذا العالم: أولها أن يكون ماهراً وفعّالاً وصاحب نمة ونشاط في مهنته مهما كان شأنها. وعليه أن يملك المعرفة الكاملة بها. وثانيها أن عليه صيانة كسبه الذي حصل عليه بعرق جبينه حصراً (وهذا يعني أن يصون كسبه من اللصوص وغيرهم. وهذه الأفكار

كلها يجب أن يُنظر إليها نظرة الاعتبار في أحوال العصر). وثالثها أن يصاحب الأخيار المخلصين المتعلمين الفاضلين الليبراليين والأنكياء الذين يساعدونه على التمسك بالطريق السوي وأن يحمي نفسه من الشر. ورابعها أن عليه الإنفاق بتعقل حسب دخلك، لا أن يسرف ولا أن يبخل. وهذا يعني أن عليه ألا يجمع المال لبخله ولا أن يستسلم للتبذير - وبعبارة أخرى عليه أن يعيش حسب إمكاناته.

وبعد ذلك عرض بوذا الفضائل الأربع التي تقود مدنياً إلى السعادة في العالم الأخر: أولاً عليه أن يتحلى بالإيمان والثقة بالقيم الأخلاقية والروحية والفكرية. ثانياً أن يتمسك بالا يدمر الحياة أن يؤديها بالسرقة والفش والزنا والكنب والمشروبات المسكرة. ثالثاً يجب أن يمارس الإحسان والكرم بدون مبالغة. رابعاً عليه أن ينمي يجب أن يتامي المترد الألم التام وتوصل إلى النيرثانا.

وكان بوذا أحياناً يدخل في تفاصيل تتعلق بالإمساك والتبذير في المال، مثل قوله إلى الفتى سيغالا إن عليه أن ينفق ربع دخله لنفقاته اليرمية، وأن يستخدم نصفه في عمله ويضع الربع الأخير جانباً إلى وقت الحاجة.

وفي أحد الأيام قال بوذا لمصرفي كبير كان أحد تلاميذه المدنيين الاكثر إخلاصاً، والذي شاد له دير جيتاثانا الشهير في سافاتي، إن على المدني أن بمارس الحياة العائلية العادية على أربعة أشكال من السعادة هو التمتع بالأمان الاقتصادي أو بثروة كافية حصل عليها بوسائل سليمة وشيفة. والثاني أن ينفق ثروته بسخاء على نفسه وعائلته وأصدقائه وأقاربه وفي أعمال الإحسان. والثالث أن يكون خاليا من الديون. والرابع من أشكال السعادة هو أن يمارس حياة مستقيمة طاهرة دون أن يفعل شرأ في الفكر والقول والعمل, ويحسن أن نلاحظ الأنواع الثلاثة الأولى من السعادة ذات طبيعة ويحسن أن نلاحظ الأنواع الثلاثة الأولى من السعادة الماد، المتعادة الماد،

والاقتصادية «لاتساوي السدس من أجزاء» السعادة الروحانية الناجمة عن حياة طاهرة صالحة.

نرى من هذه الأمثلة أن بوذا يعتبر الرفاهية الاقتصادية شرطاً للسعادة الإنسانية، ولكنه لايعترف بأن النجاح واقعي وحقيقي إذا اقتصر على أن يكون مادياً محروماً من أساس روحاني وأخلاقي. وفي الوقت الذي يشجع فيه النجاح المادي فإن بوذا يصر بقوة على تنمية الصفة الأخلاقية والروحانية من أجل قيام مجتمع سعيد هادئ وراض.

وبوذا لم ينصح بعدم اللجرء إلى العنف وإلى السلم وحسب، بل ذهب إلى ساحة القتال نفسها وتدخل شخصياً لمنع الحرب أثناء النزاع بين الساكيا والكوليا الذين كانوا يستعدون للقتال لتسوية مسألة مياه روهيني. وقد منعت أحاديثه ملك أجاتا سائق من مهاجمة مملكة الشاخي.

في الزمن الذي عاش فيه بوذا، كما هو حال اليوم، كان يوجد ملوك يحكمون دولهم حكماً ظالماً. فهم يزيدون الضرائب بشكل متماب وينزلون أنواعاً قاسية من العقاب. وكان الشغب مضطهداً ومستفلاً ومعذباً وماظوماً. وقد تاثر بوذا تاثراً عميقاً من هذه المعاملات غير الإنسانية. وروى أنه اهتم بمسالة حكومة صالحة، وأن على أفكاره أن تقدّر في المجال الاجتماعي والاقتصادي والسياسي لزمانه. وقد أبان كيف أن بلاداً بمكتبه أن تصبح فاسدة منحلة وتعيسة عندما يصبح رؤساؤها من ملوك ووزراء وموظفين أنفسهم فاسدين وظالمين. ولكي يصبح البلد سعيداً يجب أن تكون له حكومة عادلة. ومبادئ هذه الحكومة العادلة معروضة من قبل بوذا في تعاليمه عن «واجبات الملك العشرة» كما هي مذكورة في العاداء

طبعاً إن كلمة ملك أو راجا في الزمن الماضي يجب أن يحل

محلها اليوم كلمة «حكومة». والنتيجة أن «واجبات الملك العشرة» تنطبق الآن على كل أولئك الذين يشاركون في الحكومة من رؤساء دول ووزراء وزعماء سياسيين وأعضاء الجهاز التشريعي وموظفي الإدارة.

أول هذه الواجبات العشرة هي السخاء والكرم والإحسان. فالملك لاينبغي أن يكون شرهاً في الحصول على الثروة والأملاك، بل يجب أن ينفقها لرفاهية الشعب.

وثانيها الصفة الأخلاقية العالية. فلا يجب عليه أبداً تدمير الحياة والغش والسرقة ولا استغلال الآخرين أو ارتكاب الزنا أو أن يقول أشياء خاطئة أو أن يتناول المسكرات، أي أن عليه على الأقل أن يراعي التعاليم الأخلاقية الخمسة لعامة الشعب.

ثالثها أن يضحي بكل شيء لمصلحة الشعب. فعليه أن يكون مستعداً للتضحية براحته واسمه وسمعته وحتى بحياته لمصلحة الشعب.

رابعها الشرف والاستقامة. فعليه أن يكون متحرراً من الخوف والمحاباة في ممارسة ولجباته، وأن يكون صادقاً في نواياه، وألا يخدع الناس.

خامسها اللطف والدماثة، فعليه أن يكون ذا مزاج لطيف.

سادسها النقشف في عاداته، فعليه أن يمارس حياة بسيطة ولايميل إلى الترف وأن يتمالك نفسه.

سابعها غياب الكراهية والنية السيئة والعداء، فلا ينبغي أن يضمر حقداً على أحد.

ثامنها اللاعنف. وهذا يعني أن عليه ليس فقط ألا رؤان احدا لهل وأن يحمل نفسه على إشاعة السلام متجنباً ومانعاً الحروب ال. شيء يؤدي إلى العنف وتدمير الحياة.

تاسعها الصبر والتسامح والاحتمال والتفهم. فعليه أن يكون قادراً على تحمل التجارب والصعوبات والإهانات بدون غضب.

عاشرها عدم الاعتراض وعدم إقامة العراقيل. وهذا يعني أن عليه ألا يعارض إرادة الشعب وألا يقاوم أي تدبير يناسب رفاهية الشعب. وبعبارة أخرى أن يتمسك بالإنسجام مع الشعب.

ولا فائدة في القول كيف تكون سعيدة بلاد يحكمها رجال يتحلون بهذه الصفات. وليس يعني ذلك يوتربيا لأنه حدث في الماضي أن ملوكاً من أمثال أسوكا في الهند أقاموا ممالكهم على أساس من هذه الأفكار.

قال بوذا: «أبداً بالبغضاء لاتهداً البغضاء، بل هي تهداً بالنية الحسنة، وتلك حقيقة أبدية». «ينبغي الانتصار على الغضب بالنية الحسنة، وعلى الخبث بطيبة القلب، وعلى الأنانية بالإحسان، وعلى الكنب بالصدق».

لن يكون ثمة سلام ولاسعادة لإنسان طالما هو يشتهي ويتعطش لغزو جاره وقمعه وإخضاعه. وكما قال بوذا أيضاً: «المنتصر يولد الكراهية، ويقع المغلوب في الشقاء، وذلك الذي يتخل عن النصر وعن الهزيمة سعيد وآمن». إن النصر الذي ياتي بالسلام والسعادة هو الانتصار على النفس. «يمكن الانتصار على المنتصر على نفسه هو أكبر المنتصرين»

تلك نتيجة وأمل في أن نفكر اليوم بوجود حاكم كبير على غرار ملك شهير في التاريخ، ملك الشجاعة والثقة والخيال على أن يضع موضع التطبيق تعليم اللاعنف هذا، تعليم السلام والمحبة في إدارته لإمبراطورية واسعة سواء في الميدان الداخلي والخارجي، وهو أسوكا الإمبراطور البوذي الكبير للهند في القرن الثالث ق.م. «المحبوب من الآلهة» كما كان يُسمى.

فى البداية اتبع مثال أبيه بيندوسارا وجده شاندر اغوبتا، وأراد

أن يتابع فتح شبه الجزيرة الهندية، فغزا وفتح كالينغا وضمها إلى أمبراطوريته. وفي خلال هذه الحرب قُتل وجُرح وعُنب في الأسر مثات الآلاف من الناس. لكنه عندما غذا بعد ذلك بوذياً تغير تماماً وتبدل بتأثير تعاليم بوذا. وفي أحد البيانات الشهيرة المحفورة في الصخر والذي مازال أصله مقروءاً حتى اليوم أشار الإمبراطور إلى المنتخ كالينغا وعبّر علناً عن «ندمه»، حيث قال «إنه من المؤلم جداً» لفتح كالينغا وعبّر علناً عن «ندمه»، حيث قال «إنه من المؤلم جداً» المناسبة له أن يذكر بتلك المذبحة، وصرح بأنه لن يسحب أبداً سيف للحيازة على فتح، ولكنه «يتمني من كل الكائنات الحية ألا تلما إلى العنف وأن تسيطر على النفس وتسلك مسلك التعقل واللطف. ويعتبر المخفوق، ولم يكتف بالتخلي عن الحرب هو بنفسه، بل عبر أيضاً عن راحبته في «ألا يفكر أبنائي وأحفادي بأن القيام بفتح جديد يستأهل العناء... بل أن يفكروا فقط بهذا الفتح الذي هو الانتصار عن طريق الرحمة والإشفاق، وهذا حسن من أجل هذا العالم ومن

إن هذا المثال هو المثال الوحيد في كل تاريخ الإنسانية، وهو أن يتخلى فاتح منتصر في أوج قوته، ويملك القدرة التي تسمح له بمتابعة فتوحاته للأراضي، أن يتخلى مع ذلك عن الحرب وعن العنف ويتوجه إلى اللاعنف وإلى السلام.

إن هذا الدرس لعالمنا الحالي، سلطان إمبراطورية واسعة يتخلى علناً عن الحرب وعن العنف ويرتبط برسالة السلام واللاعنف. والتاريخ لايذكر شبئاً عن وجود ملك مجاور أفاد من شفقة أسوكا وهاجمه بالسلام، أو أن ثورة أو عصياناً حدث في إمبراطوريته أثناء حياته، بل على العكس من ذلك، فقد ران السلام على كل البلاد، وسيدو أن مقاطعات بعيدة خارج إمبراطوريته قبلت طواعية إدارته السليمة الطوية.

فالبوذية تهدف إلى خلق مجتمع يتخلى عن العراك المخرب ني

# نصوص مختارة

# ذامًا ـ كاكابافاتّانا ـ سوتّا(٠)

دولاب القانون

أول خطاب لبوذا

هكذا سمعت:

البالغ السعادة (۱۰۰) الموجود في حديقة الغزلان في إيزيباتانا القريبة من بيناريس، توجه بخطابه إلى البهيكهو (الرهبان) الخمسة:

ثمة ضدّان، أيها البهيكهو، ينبغي على الراهب تجنبهما. فما هما؟ التعلق بملذات الحواس، وذلك ما هو منحط وتافه وأرضي وخسيس ويلد نتائج سيئة. والاستسلام لإماتة الجسد بكبت الرغائب والشهوات، وذلك صعب وخسيس ويلد نتائج سيئة.

تجنبوا، أيها البهيكهو، هذين الضدين. فالتاثاغاتاً (\*\*\*) هو من يكتشف طريق الوسط الذي يعطي الرؤية والمعرفة ويقود إلى السلام والحكمة واليقظة والنيبانا.

فما هو، أيها البهيكهو، طريق الوسط هذا الذي اكتشفه

(\*) سوتًا SUTTA يعني باللغة الباليّة خطاب أو حديث.
 (••) البالغ السعادة يعني بوذا.
 (••) التاتاغاتا: هو من وجد الحقيقة ويطلق على بوذا.

سبيل السلطة، وحيث الهدوء والسلام يتغلب على النصر والهزيمة، وحيث يتم التخلي بحزم عن إعدام البريء، وحيث يتغلب احترام الإسريء، وحيث يتغلب احترام الإساس الذي ينتصر على نفسه على احترام من يقهر الملايين من الناس عن طريق الحرب العسكرية والاقتصادية، وحيث على البغضاء عن طريق المحبة، وحيث الانتسم عقول الناس بالعداوة والحسد وسوء النية والشرة، وحيث العطف يصبح محرك الأفعال، وحيث كل الكائنات بما فيها أحقر شيء حي، تعامل بعدالة وتقدير ومحبة، وحيث تتجه الحياة في ظل السلام والصداقة والانسجام في عالم يسود فيه الاكتفاء المادي، السلام والصداقة والانسجام في عالم يسود فيه الاكتفاء المادي، تتجه الحياة نحو الغاية الأسمى والأنبل، وهي بلوغ الحقيقة العليا: الثيرفانا.

## ميثًا ۔ سوتًا

#### الحب العالمي

إليكم ما يجب أن ينجزه من هو حكيم، من يسعى إلى الخير ويحصل على السلام.

ليكن مجتهداً، مستقيماً، مستقيماً تماماً، مطيعاً، لطيفاً، متواضعاً، مسروراً، راضياً بكل راحة. ألا يترك نفسه ينغمس في مشاكل الناس. ألا يحمّل نفسه عبء الثروات، أن يسيطر على حواسه، أن يكون حكيماً بدون عجرفة ولايرتبط بالعائلات.

ألا يقوم بعمل حقير يستهجنه الآخرون. أن تكون كل الكائنات سعيدة، وأن تكون فرحة وفي أمان.

أن تكون كل الكائنات سعيدة، سواء ما هو حي أو ضعيف أو قوي، أو طويل أو كبير أو وسط أو قصير أو صغير، مرئي وغير مرئي، قريب أو بعيد، مولود أو في سبيله إلى الولادة.

يجب ألا يخيب امررٌ أملاً لآخر أو يحتقر كاثناً آخر مهما كان ذلك قليلاً، وألا يتمنى أحد الشر لأحد سواء بدافع من غضب أو كراهية.

هكذا تجازف الأم بحياتها لرعاية ابنها الوحيد وحمايته. وهكذا على المرء أن يحب كل شيء حي بذهن بلا حدود، وأن يحب التاثاغاتا والذي يعطى الرؤية والمعرفة ويقود إلى السلام والحكمة واليقظة والنيبانا؟ إنه الصراط الثماني النبيل الذي يعني: الفهم الصحيح (أو الرؤية الصحيحة)، والفكر الصحيح والكلام الصحيح والعمل الصحيح والعمل الصحيح والعمل الصحيح ووسيلة الحياة الصحيحة والمجهود الصحيح والانتباء الصحيح والتركيز الصحيح.

ذلك هو، أيها البهيكهو، طريق الوسط الذي اكتشفه التاثاغاتا والذي يؤدي إلى الرؤية والمعرفة ويقود إلى السلام والحكمة واليقظة وإلى النيتانا.

واليكم أيها البهيكهو، الحقيقة النبيلة عن الدوكها، فالشيخوخة دوكها والمرض دوكها، والموت دوكها والعيش مع من لاتحب دوكها، والانفصال عمن تحب دوكها، وعدم الحصول على ماترغب فيه دوكها. والخلاصة إن المجموعات الخمس للارتباط هي دوكها.

وإليكم أيها البهيكهو، الحقيقة النبيلة عن سبب الدوكها:

إنه ذلك «العطش» (الرغبة، تانها) الذي ينتج إعادة الحياة وإعادة الصيرورة، والمرتبط بشره محموم، والذي يجد متعة جديدة تارة هنا وتارة هناك، أي هو العطش إلى لذائذ الحواس، العطش إلى الحياة والصيرورة، العطش إلى عدم الوجود (الانعدام الذاتي). وإليكم أيها البهيكهو، الحقيقة النبيلة عن انقطاع الدوكها.

إنه الانقطاع الكامل لهذا العطش، تركه، التخلي عنه، التخلص منه، الانفصال عنه.

واليكم أيها البهيكهو، الحقيقة النبيلة عن الصراط الذي يقود إلى انقطاع الدوكها.

إنه الصراط الثماني النبيل الذي يعنى الفهم الصحيح (أو الرؤية الصحيحة)، والفكر الصحيح، والكلام الصحيح، والعمل الصحيح، ووسيلة الحياة الصحيحة، والمجهود الصحيح، والانتباه الصحيح، والتركيز الصحيح.

العالم بكامله، ما فوقه وما تحته وما حوله دون تحديد وبطيبة عطوفة لامتناهية.

وعلى المرء، سواء كان واقفاً أو ماشياً، جالساً أو مضطجعاً، وطالما كان مستيقظاً أن يرعى هذه الفكرة، فهذا ما يسمى طريقة الحياة المثلى.

إذا تخلى المرء عن النظرات الخاطئة وامتلك النظرة الداخلية العميقة فإنه لن يعرف الولارة الثانية.

#### مانغالا ـ سوتًا

#### المباركة أو النعمة

#### هكذا سمعت:

في إحدى المرات عندما كان البالغ السعادة يقيم في أحد الأديرة ظهر أحد الآلهة وهو يماك جمالاً مشعاً، في حوالى منتصف الليل، واقترب من البالغ السعادة وحياه باحترام، وبقي واقفاً إلى جانبه. ثم وجه كلامه إلى بالغ السعادة قائلاً: «عديدون هم الآلهة والناس الذين يتناقشون عن المباركات التي تمنح السعادة. من أجل هؤلاء الذين يسعون وراء معرفة الأمور الحقيقية الخيرة أرجوك أن تتغضل بشرح البغم».

## فقال بوذا مايلي:

ألا يجتمع المرء بالمجانين بل بالعقلاء. أن يقدم الاحترام لأولئك الذين يستحقون أن يكونوا مكرمين ـ فتلك هي نعمة كبرى.

العيش في مكان يؤمن الكثير من المنافع. أن يملك مزية حصوله على استحقاقات كاملة فيما سبق من العمر، وأن ينمي مواهبه بالشكل المناسب ـ فتلك نعمة كبرى.

أن يكون مثقفاً بالعلوم والفنون، مهذباً ومتعلماً. يقول كلاماً صحيحاً- فتلك نعمة كبرى.

#### سيغالوفادا ـ سوتًا

#### الحديث إلى سيغالا عن الواجبات (مختصر)

#### هكذا سمعت:

في اللحظة التي كان فيها البالغ السعادة في حديقة البامبو المفرزة للسناجيب، خرج في تلك اللحظة وفي وقت مبكر سيغالا ابن أحد أغنياء الملاكين من قريته بثيابه المبللة وشعره المبلل، وأخذ يحيي، ويداه مضمومتان، الجهات الست: الشرق والجنوب والغرب والشمال والسمت وسمت القدم (نظير السمت من الأسفل).

وبعد أن لبس بالغ السعادة ثيابه وأخذ قصعة الصدقات، اتجه نحر القرية ليحصل على غذائه، فرأى الشاب وهو يقدم تحياته فتحدث إليه بما يلي:

«لماذا نهضت باكراً وخرجت من القرية وبثيابك المبللة وشعرك المبلل أخذت تقدم احتراماتك للجهات المختلفة؟» \_ «أيها السيد، إن أنهند وقت قدم تحياتك للجهات. أبي عند وفاته قال لهن يا ولدي يجب عليك أن تقدم تحياتك للجهات. وبما أنني أحترم وأبجل إرادة والدي فإنني آتي إلى هنا في سام مبكرة من كل صباح وأحيى الجهات». - «ليس على هذه الطريقة، يها الشاب، ينبغي على المرء أن يحيى الجهات السن بحسب التعليم النبيل؟ النبيل». ـ «وكيف إذن، أيها السيد، على أن أفعل لأتبع التعليم النبيل؟

أن يعتني بوالديه ويحسن معاملة زوجته وأولاده، ويتمم أعماله على الوجه الصحيح - فتلك نعمة كبرى.

أن يكون محسناً، يتصرف بشرف وأمانة، يعتني بعائلته. يقوم بأعمال صالحة ـ فتلك نعمة كبرى.

أن يبتعد عن الشر ويتخلى عن المسممات، أن يكون يقظاً في الخير ـ فتلك نعمة كبرى.

أن يتصرف بكرامة ولطف. أن يكون راضياً ومعترفاً بالجميل. يستمع إلى القانون في الوقت المناسب - وتلك نعمة كبرى.

أن يكون صبوراً، محتفياً، يسعى وراء صحبة الرهبان (العقلاء). يتحدث عن القانون في المناسب ـ وتلك نعمة كبرى.

أن يكون متقشفاً ويعيش حياة نقية. يملك الرؤية الداخلية العميقة للحقائق النبيلة، يملك التفهم المطلق للنيبانا ـ وتلك نعمة كبرى.

إذا مسته مصائب الحياة يتماسك ويحافظ على عقل لايضطرب ويبقى متحرراً من الحزن والتعلق والخوف - وتلك نعمة كبرى.

أولئك الذين يتبعون هذه المبادئ لن يُغلبوا أبداً، بل يمضون دائماً إلى السعادة، ومن أجل هؤلاء سيكون ذلك نعمة كبرى.

وسيكون حسناً أن يتفضل بالغ السعادة ويعرض علي المبدأ» \_ «إصغ إلي جيداً وفكر وساتحدث إليك» \_ «إذا كان الأمر كذلك فإنني مصغ إليك»، أجاب سيغالا.

وتكلم بالغ السعادة هكذا:

طالما أن الأعمال الشائنة الأربعة النيت عند التلميذ النبيل، وطالما أنه لايرتكب أي شر من الأنواع الأربعة، وطالما أنه لاييذر أمواله بالطرق الستة، فإن ذلك الذي يتجنب هذه الأشياء السيئة الأربعة عسر، ويعانق الاتجاهات الستة وينخرط في الصراط الذي يؤدي إلى النصر في العالمين، فإنه يربح هذا العالم والعالم الآخر. فعندما ينحل جسده بعد موته سيكون له بعث في أحد العوالم السماوية السعيدة.

فما هي الأعمال الأربعة المخزية التي حذفها؟ إنها تدمير الحياة: فهو عمل مخز، وكذلك السرقة والعلاقات الجنسية غير الشرعية والكنب. تلك هي الأعمال المخزية الأربعة التي حذفها.

وما هي الطرق الأربعة لتجنب ارتكاب الشر؟

بالانقياد إلى الرغبة يرتكب المرء الشر.

بالانقياد إلى الغضب يرتكب المرء الشر

بالانقياد إلى الجهل يرتكب المرء الشر. بالانقياد للخوف يرتكب المرء الشر.

وبما أن التلميذ ليس منقاداً للرغبة أو الغضب أو الجهل أو الخوف، فهو لايرتكب الشر على هذه الطرق الأربعة.

وما هي الأشكال الستة لتبديد المال التي تخلى عنها التلميذ بيل؟

إنها الاستسلام للمشروبات الميسكرة التي تسبب الجنون وعدم الانتباه. والتسكع في الشوارع ساعات وساعات ليس لها مناسبة.

الاستسلام للعب يسبب الشقاق. الاجتماع برفقة سيئة. التردد على المسرحيات، الاستسلام للكسل. هذه الأمور الستة تسبب تبديد الأموال.

وإليك النتائج الست الناجمة لأولئك الذين يستسلمون للمشروبات المسكرة: فهي تسبب الجنون وقلة التبصر، ضياع الثروة، وتزايد المشاجرات، والخضوع للأمراض، واكتساب السمعة السيئة، والفضائح المشينة. وتضاؤل الذكاء.

وإليكم النتائج السيئة الست للتسكم في الشوارع في ساعات غير مناسبة. إن المرء يبقى بدون حراسة ولاحماية. زوجته وأولاده يتعرضون للأمر نفسه. عقاره يبقى بدون حماية. يغدو مشبوها إذا جدث شيء سيء. يتعرض لاتهامات خاطئة. يواجه الكثير من المصائب والنكبات.

وإليكم النتائج الست بالنسبة لأولئك الذين يترددون على العروض المسرحية. فسيصبحون دائماً متلهفين يسالون: أين يوجد رقص، أين يوجد مثناء، أين تُعزف الموسيقى، أين توجد ملهاة، أين توجد أوركسترا، أين نتسلى؟

وإليكم النتائج الست السيئة للاعبي القمار: إذا كانوا من الرابحين فسيكسبون بغضاء الأخرين. وإذا كانوا خاسرين فسياسفون. يخسرون ثرواتهم. كلامهم لايصدق محتقرون من أصدقائهم وشركائهم. لايستطيعون الزواج، لأن لاعب القمار لايستطيع أن يعتني بزوجة.

وثمة ست نتائج سيئة لمن يعاشر رفاق السوء. سيكون أصدقاؤه ورفاقه من لاعبي القمار، والنهمين، والسكاري، والنصابين، والغشاشين، واللصوص. وثمة ست نتائج سيئة بالنسبة لمن يمتسلم للكسل: إنه لايعمل قائلاً إن الطقس بارد جداً، أو حار جداً، أو الوقت متأخر، أو مبكر جداً، أو هو جائع جداً،

أو متخم جداً. وبما أنه يعيش هكذا فإنه يتخلى عن كثير من مسؤولياته بلا إنجاز، ويفقد الكثير من الفوائد. لايحصل على شيء وما يملكه يتبدد.

ثمة أنواع أربعة من الأصدقاء الذين يجب أن يعتبروا أعداء: ذلك الذي يستغل صديقه. ذلك الذي لايقدم خدمة إلا بالكلام. الذي يمالق. الذي يسبب الخراب.

وثمة أربعة طرق يلجا إليها من يستغل صديقه بينما يجب أن يعتبر عدواً: يأخذ ثروته. ينتظر الكثير مقابل القليل. لايقوم بواجبه إلا بدافع من الخوف. يغدو صديقاً بدافع من مصلحته الخاصة.

وثمة أربعة طرق يلجأ إليها من لايقدم خدمة إلا بالكلام بينما يجب أن يعتبر عدواً: إنه يتعيش من الماضي. يتعيش من المستقبل. يهتم بما لافائدة منه. يتراجع وينكص عندما تُطلب منه خدمة ماشرة.

وثمة أربعة طرق يلجا إليها من يتملق ويداهن بينما يجب أن يعتبر عدواً: يستحسن الأعمال السيئة. يستحسن الأعمال الحسنة. يمدح صديقه في حضوره. يغتابه ويذمه في غيابه.

وثمة أربعة طرق يلجأ إليها من يسبب الخراب بينما يجب أن يعتبر عدواً: يصاحب من يسكر، يرافقه في الليل، يرافقه إلى المسارح، يشاركه في لعب القمار.

وهنالك أربعة أنواع من الأصدقاء الذين يطلق عليهم أصدقاء القلب الصادق: ذلك الذي يساعد. ذلك الذي يبقى على ماهو في السراء والضراء. ذلك الذي يقدم النصيحة الطيبة. ذلك الذي يملك التعاطف الحقيقي.

ثمة أربع طرائق للعمل كصديق ذي قلب صادق بالنسبة للذي يساعد: يحفظ صديقه من الطيش. يحمي ثروة صديقه. يكون ملجأه

عند الخوف. وفي حالة الضرورة يقدم له ضعفي ماهو بحاجة إليه.

وثمة أربع طرائق للعمل كصديق ذي قلب صادق بالنسبة لذلك الذي يبقى على ماهو في السراء والضراء: يقول أسراره لصديقه. يصون أسرار صديقه. في الضراء لايتخلى عنه. يضحي بحياته نقسها لمصلحة صديقه.

وثمة أربع طرائق للعمل كصديق ذي قلب صادق بالنسبة لمن يقدم النصيحة الطبية: يبعد صديقه عن عمل السرء. يشجعه على الخير. يُفهمه ما أهمل الإصغاء إليه. يدله على الطريق القويم.

وثمة أربع طرائق للعمل كصديق ذي قلب صادق بالنسبة لمن يملك التعاطف الحقيقي: لايشمت بصديقه في الضراء. يفرح له بالرخاء. يمنم النميمة عليه. يشجع من بمتدحونه.

\* \*

و إليكم كيف يحيي تلميذ نبيل الجهات الست. هذه الجهات الست يجب أن تمثل: الشرق: يمثل الأبوين. الجنوب: المعلمين، الغرب: المائلة والأولاد. الشمال: الأصدقاء والشركات. سمت القدم: الخدم. السمت: رجال الدين.

ثمة خمس طرائق أمام الولد يحترم فيها أبويه باعتبارهما الشرق: بما أنهم غنيا بي فانا ساعتني بهما. أتمم واجباتي تجاههما. أحافظ على تقاليد العائلة. ساعمل بطريقة تصون أموالهما. سأقدم الصدقات من أجل والدي المتوفيين.

ثمة خمس طرائق أمام الوالدين الممثلين بالشرق لإظهار حسن النية وحسن الالتفات تجاه أولادهما الذين أكرموهما كما رأينا: يبعدانهم عن الشر. يشجعانهم على الخير. يعلمانهم فنأ (صنعة). يختاران لهم زوجة صالحة. يعطيانهم إرتهم في الوقت المناسب.

تلك هي الطرائق الخمس التي يكرم بها الأولاد أبويهما، ويظهر

بهما الأبوان عطفهما على الأولاد. وذلك هي الطريقة التي يبقى بها (الشرق) محمياً وآمناً.

هناك خمس طرائق يخدم بها التلميذ معلمه باعتباره الجنوب: أن ينهض أمامه. أن يخدمه. أن يصغي إليه بانتباه. أن يهتم به شخصياً. أن يدرس تعليمه بانتباه.

والمعلم الذي عومل على هذا الشكل يظهر لتلاميذه العطف والرعاية بتعليمهم أفضل تعليم وتهذيب. أن يعطيهم المعرفة الأفضل. أن يعلمهم الآداب والعلوم. أن يقدمهم لأصدقائه وشركائه. أن يسهر على سلامتهم في كل مكان.

وكذلك المعلمون الذين عوملوا من تلاميذهم هذه المعاملة يظهرون لهم عطفهم وحدبهم بحيث يبقى (الجنوب) مصاناً وآمناً.

وثمة خمس طرائق تكرَّم بها الزوجة (الغرب) على يد زوجها: ان يكون حفياً بها. ألا يحتقرها. أن يكون مخلصاً لها. يعترف لها ، سلمه القدم لها الحليّ.

والزوجة التي عوملت على هذا الشكل تظهر لزوجها العطف والرعاية تتمم واجباتها على الرجه الأكمل. تكون طيبة مع الجيران. تكون وهية. تعتني بما يجلبه. تكون متنبهة ونشيطة في القيام بواجباتها.

وبما أن الزوجة أظهرت الرعاية للزوج الذي يعتني بها يكون (الغرب) مصاناً وآمناً.

وثمة خمس طرائق لخدمة الأصدقاء والشركاء باعتبارهم (الشمال). أن يكون كريماً، مع كلام حفي. يقدم الخدمة، بالتساوي، وباستقامة.

والأصدقاء والشركاء الذين عوملوا على هذه الشاكلة يظهرون لصديقهم بدورهم المودة: بأن يحموه عندما يكرن غافلاً. أن يحموا ممتلكاته عندما يكون غافلاً. أن يحموه عند الخطر. ألا يتخلوا عنه عندما يكون في خطر. أن يكونوا متسامحين مع أولاده.

هكذا يُظهر الأصدقاء العطف والرعاية لمن أظهر لهم ذلك، بحيث يكون اتجاه (الشمال) محمياً وآمناً.

وهناك خمس طرائق يجب على رب العمل أو السيد أن يعامل بها خدمه ومستخدميه باعتبارهم سمت القدم: أن يعطيهم عملاً يتناسب مع طاقاتهم. أن يؤمن لهم الغذاء والأجر. أن يعتني بهم في حالة المرض. أن يقاسمهم في الأطعمة المختارة. أن يعطيهم الإجازات من وقت لآخر.

والخدم والمستخدمون الذين يعاملون هكذا يُظهرون لمعلمهم العطف والرعاية: بأن يستيقظوا قبله، أن يناموا بعده. ألا يأخذوا إلا ما يعطيه لهم. أن ينجزوا أعمالهم بأمانة. أن ينشروا سمعته الحسنة.

فإذا أظهر الخدم عطفهم ورعايتهم لمعلمهم على هذا الشكل، ذلك المعلم الذي عاملهم معاملة حسنة، فإن جهة (سمت القدم) سيكون محمياً وآمناً.

وهناك خمس طرائق بها يجب أن يُخدم رجال الدين باعتبارهم (السمت): بالأعمال الصالحة. بالكلام اللطيف. بالأفكار المحببة. ألا يغلق الباب في وجههم. بالقيام بمعاشهم وقضاء حاجاتهم.

ورجال الدين الذين عوملوا على هذا الشكل يُظهرون للمدنيين الرعاية والعطف: بردهم عن الشر. بتشجيعهم على الخير. بمحبتهم. أن يسمعوهم ما يجهلون. أن يفسروا لهم ما سمعوه. أن يدلوهم على طريق المصائر العليا.

فإذا أظهر رجال الدين عطفهم على المدنيين الذين عاملوهم معاملة حسنة، فإن جهة (السمت) ستكون محمية وآمنة.

\* \* \*

إن العاقل والفاضل واللطيف والموهوب بهبة الفهم والمتواضع والمطيع. هؤلاء من سيحصلون على المجد.

فاسالا ـ سوتًا

من هو المنبوذ؟

هكذا سمعت:

في الوقت الذي كان فيه البالغ السعادة مقيماً في دير النابينديكا في حديقة جيتا في ساڤاتي، ارتدى البالغ السعادة ثيابه في الصباح وآخذ قصعته و بخل ساڤاتي في جولته الحصول على الصباح وقي اللحظة نفسها كانت نار الأضحية متقدة في بيت البراهمان أكجيكا الرادڤاجا وعطايا القربان مهيئة. وبعد أن مر بلغ السعادة من بيت وصل إلى منزل أكجيكا البراهمان. وعندما رأى البراهمان بالغ السعادة يقترب من بعيد صرخ به: المنبوذ». عندما سمع بالغ السعادة نلك أجاب: «أيها البراهمان، هل المنبوذ». عندما سمع بالغ السعادة ذلك أجاب: «أيها البراهمان، هل الترف من هو الباريل (المنبوذ»، وما هي الأمور التي تجعل من أحد الناس منبوذا؟» ـ «كلا أيها الموقر غوتاما، ذلك أعرف ذلك، وربما للبراي وعلى الأمور التي تجعل من أحد الناس باريا» ـ «إذن اصغ البريا وعلى الأمور التي تجعل من أحد الناس باريا» ـ «وسن أيها البراهمان، ساخبرك، فكن مصغياً منتبها» ـ «حسن أيها المرقر غوتاما» أجاب البراهمان، وأخذ بالمعادية؛

الرجل الكثير الغضب، الكثير البغضاء، الخبيث المنافق، الذي

إن النشيط الفعّال الذي لايتزعزع أمام المصائب، ذا الصفات الحميدة، الذكي. هذا من سيحصل على المجد.

إن المضياف الذي يصنع له الأصدقاء، السخي، غير الأناني، الذي له مرشد ومعلم ومشير، فهو من سيحصل على المجد.

إن الكرم والكلام المحبب، والخدمة التي تؤدي للآخرين، والتساوي مع الجميع وفي كل وقت، هي الصفات التي لابد منها في العالم، كالمحرك الأساسى الذي يجعل الدولاب يمشى.

\* \* 1

ماكاد البالغ السعادة يتكلم هكذا حتى صرخ سيغالا: «هذا حسن، أيها السيد، هذا ممتاز، أيها السيد. ذلك كان ما كان مقلوباً عاد فاستقام، أو أن ما كان مخبأ كُشف. كما لو أن الطريق استدل عليه من كان ضائعاً، أو كان قنديلاً جُلب في الظلام لكي يرى من له عينان. هكذا غرض المبدأ على يد البالغ السعادة، وأنا أيضاً أيها السيد ساتخذ بوذا ملجاً وكذلك المذهب والجماعة. تفضل يا بالغ السعادة بقبولي تلميذاً مدنياً يتبعك منذ الآن وحتى آخر حياتي».

#### فاسالا ـ سوتًا

#### من هو المنبوذ؟

هكذا سمعت:

في الوقت الذي كان فيه البالغ السعادة مقيماً في دير التابينديكا في حديقة جيتا في سافاتي، ارتدى البالغ السعادة ثيابه في المساح و آخذ قصعته و دخل سافاتي في جولته المصول على الصحاحة... وفي اللحظة نفسها كانت نار الأصحية متقدة في بيت البراهمان أكجيكا ثارادفاجا وعطايا القربان مهيئة. وبعد أن مر بالغ السحادة من بيت إلى بيت وصل إلى منزل أكجيكا البراهمان. وعندما رأى البراهمان بالغ السعادة يقترب من بعيد صرح به: المتقدم يا حليق الرأس، قف، أيها البائس سامانا، قف أيها لمنبوذه، عندما سمع بالغ السعادة ذلك أجاب: «أيها البراهمان، هل تعرف من هو الباريل (المنبوذه، وما هي الأمور التي تجعل من أحد الناس منبوذا؟» ـ «كلا أيها الموقر غوتاما، لا أعرف ذلك، وربما للماريا وعلى الأمور التي تجعل من أحد الناس باريا» ـ «إذن اد، في المباريا» ـ «إذن اد، في أمصغها منتبها» ـ «حسس أبها المروقر غوتاما، أجاب البراهمان، ساخيرك، وكن مصغها منتبها» ـ «حسس أبها الموقر غوتاما» أجاب البراهمان، وأخذ بالغ السعادة بالحدد.

الرجل الكثير الغضب، الكثير البغضاء، الخبيث المنافق، الدي

إن النشيط الفعّال الذي لايتزعزع أمام المصائب، ذا الصفات الحميدة، الذكي. هذا من سيحصل على المجد.

إن المضياف الذي يصنع له الأصدقاء، السخي، غير الأناني، الذي له مرشد ومعلم ومشير، فهو من سيحصل على المجد.

إن الكرم والكلام المحبب، والخدمة التي تؤدي للآخرين، والتساوي مع الجميع وفي كل وقت، هي الصفات التي لابد منها في العالم، كالمحرك الأساسي الذي يجعل الدولاب يمشي.

\* \* \*

ماكاد البالغ السعادة يتكلم هكذا حتى صرخ سيغالا: «هذا حسن، أيها السيد، هذا ممتاز، أيها السيد. ذلك كان ما كان هقوباً عاد فاستقام، أو أن ما كان مخبا كُشف. كما لو أن الطريق استدل عليه من كان ضائعاً. أو كان قنديلاً جُلب في الظلام لكي برى من له عينان. هكذا غرض المبدأ على يد البالغ السعادة. وأنا أيضاً أيها السيد ساتخذ بودا ملجاً وكذلك المذهب والجماعة. تقضل يا بالغ السعادة بقبولي تلميذاً مدنياً يتبعك منذ الآن وحتى آخر حياتي».

تبنى وجهات نظر خاطئة وخادعة، مثل هذا المرء يجب أن يُعتبر باريا.

من يسبب الألم في هذا العالم للمخلوقات الحية، سواء وُلدت مرة أم مرتين<sup>(د)</sup>، الذي لايملك في قلبه الشفقة والحنان ـ يجب أن يعتبر باريا.

من يدمر أو يحاصر القرى والمدن ويتصرف كعدو ـ يجب أن يعتبر باريا.

سواء في القرية أو في الغابة، من يمثلك عن طريق السرقة ما يخص الآخرين دون أن يعطوه ذلك ـ يجب أن يعتبر باريا.

من یاخذ دیناً، ثم یخدع دائنه بان یقول له: «لست مدیناً لك بشيء» ـ یجب أن یعتبر باریا

من يهاجم مسافراً لسلبه بدافع من طمع بشيء ـ يجب أن يعتبر ارياء

لُرجِل الذي، من أجل مصلحته أو من أجل مصلحة آخرين أو من أجل الحصول على المال، يتقدم بشهادة زور ـ يجب أن يعتبر باريا.

من يأخذ نساء أقاربه أو أصدقائه اغتصاباً أو برضاهم ـ يجب أن يعتبر باريا.

من لايريد أن يتكفل بنفقات أبيه وأمه عند شيخوختهما، وهو قادر على نلك ـ يجب أن يعتبر باريا.

من يضرب أو يجرح بالكلام أمه أو أباه أو أخاه أو أخته أو حميه ـ يجب أن يعتبر باريا

 (a) المخلوفات المولودة مرتين: هي تلك التي ولدت من البيض، فالخروج من البيضة يشتر الولادة الأولي، والخروع من خلقة البيضة يعتبر الولادة الثانية. وهنا يترجه التلميح إلى الطير و السلاحف والزواحف وغيرها التي تولد من البيضة. فالبيضة تُعتبر حاملة الحياة.

من يُستشار ويقدم نصائح خاطئة ويتآمر سراً \_ يجب أن يعتبر الريا

من يرتكب عملاً سيئاً آملاً بأن لايعرف ذلك أحد، ويفعل الشر وهو مختبئ ـ يجب أن يعتبر باريا.

من يذهب إلى بيت سواه ويتناول فيه الطعام ولايرد الضيافة \_ يجب أن يعتبر باريا

من يخدع بالبهتان براهمانياً أو ساماناً أو أي شحاذ آخر ـ يجب أن يعتبر باريا

من يرمي الكلام المُغضب ولايقدم شيئاً لبراهماني أو سامانا قَدِم إليه وقت تناول الطعام ـ يجب أن يعتبر باريا.

من هو غارق في الجهل ولايعطي أقل صدقة ويصيب، مع ذلك، الأعطيات القليلة \_ يجب أن يعتبر باريا.

من يتعجرف ويحتقر الآخرين عن كبرياء بينما هو نفسه محتقر \_ \_ يجب أن يعتبر باريا.

من يسبب الغضب للآخرين وهو بخيل وذو رغبات سيئة، طماع ومحتال، لايخجل ولايخاف من فعل الشر \_ يجب أن يعتبر باريا.

من يهين بوذا أو أحد تلاميذه أو راهباً تائهاً أو مدنياً \_ يجب أن يعتبر باريا.

من ليس بالأراهانت (القديس) ويدعي ذلك، فهو أكبر لص وأحط الباريا حقاً في كل العوالم بما في ذلك عالم البراهما.

هوًلاء الذين ذكرتهم هم حقاً باريا، فليس عن طريق الولارة يصبح المرء باريا، وليس عن طريق الولادة يكون المرء براهمان. بأعمالهم يصبح الناس باريا وبها يصبحون براهمان.

اسمعوا هذا المثل: كان يوجد كاندالا (أي باريا أي منبوذ) يسمى سوباكا، وهو معروف باسم ماتانغا. هذا الماتانغا بلغ أعلى

# سابًا سافاً ـ سوتًا

#### كل العراقيل

هكذا سمعت:

في إحدى المرات كان بالغ السعادة يقيم في دير أناثابينديكا في حديقة جيتا في ساڤاتي. وقد تكلم هكذا:

«إن الطريقة التي تُقهر فيها كل المصاعب أيها الرهبان سأحدثكم عنها فأصغوا إلتي وفكروا جيداً وها أنذا أتكلم» ـ «نعم أيها السيد» أجاب هؤلاء الرهبان.

وتحدث بالغ السعادة بما يلي:

إن تدمير العراقيل، أيها الرهبان، ساقول كيف يتم لمن يعرف ولمن يرى لا لمن لايعرف ومن لايرى. فما الذي يجب أن يعرف، أيها الرهبان، وما الذي يجب أن يراه من يدمر العراقيل؟ التفكير الحكيم والتفكير غير الحكيم.

فمن يفكر بلا حكمة، أيها الرهبان، تظهر له العقبات التي لاتُرى، وتزداد العقبات الموجودة في الحاضر. أما من يفكر بحكمة، أيها الرهبان، فإن العقبات التي لاتُرى لاتظهر، وتتضاءل العقبات الموجودة في الحاضر.

وثمة، أيها الرهبان، العقبات التي يجب قهرها عن طريق

المجد وأصعبه على البلوغ. وقد خدمه الكثيرون من النبلاء والبراهمان. ممتطياً العربة الإلهية، داخلاً في الطريق العالي الخالي من الغبار، تاركاً رغبات الأحاسيس، تمكن من بلوغ عالم براهما. مولده لم يمنعه من أن يولد ثانية في عالم براهما.

هنالك براهمانيون مولودون في عائلات منذورة عن طريق التعازيم بأن عليها أن تتبع القيدات (جمع قيدا وهي الكتب البراهمانية المقدسة)، ومع ذلك فانهم انخرطوا على الدوام في أعمال السوء. فهم محتقرون في هذه الحياة نفسها، وفي الحياة التالية سيعثون في حالة بائسة، فلم ينقذهم مولدهم لا من الملامة ولا من الجحيم.

إن المرء لايصبح باريا عن طريق الولادة، ولايصبح براهمان عن طريق الولادة، بل عن طريق أعماله يصبح باريا وعن طريق أعماله يصبح براهمان.

عندما سمع البراهمان أكجيكا ذلك صرخ: «هذا رائع أيها المبجل غرتاما هذا رائع. فكأنما استقام ماهو مقلوب، أو انكشف ماهو مخبأ أو استداعلى الطريق من هو ضال، أو أتي بمصباح في الظلمة لمن لهم عيون قادرة على النظر. بذلك جعل المبجل غوتاما الحقيقة واضحة على أشكال عديدة. إنني ألجا إلى المبجل غوتاما في «الذاكا» (المبدأ أو المذهب) وفي السائغا (نظام الرهبية). فعبذا اليرم وحتى نهاية حياته».

التبضر (التعرف بروية وحكمة). وهناك العقبات التي يجب قهرها عن طريق السيطرة عليها ومراقبتها. وهناك العقبات التي يجب التغلب عليها عن طريق الممارسة الصحيحة. وهناك العقبات التي يجب التغلب عليها عن طريق تحملها والتعايش معها. وهناك المصعربات التي يجب قهرها بتجنبها. وهناك العراقيل التي يجب التغلب عليها بإبعادها. وهناك العراقيل التي يجب التغلب عليها عن طريق التنمية الروحانية.

فما هي العقبات التي يجب التغلب عليها، أيها الرهبان، عن طريق التبصرُ؟

إليكم، أيها الرهبان، الرجل العادي غير المتعلم الذي لايرى الكائنات النبيلة، ولايعرف المذهب النبيل، ولايتبع المذهب النبيل، ولايتبع مذهب والذي لايرى العقلاء، ولايعرف مذهب العقلاء، ولايعرف الأمور التي يجب أن يفكر بها، ولا الأمور التي يجب ألا يفكر بها. فهو يفكر بما يجب ألا يفكر به. ولايفكر بما يجب أن يفكر به.

وماهي، أيها الرهبان، الأمور التي يجب ألا يفكر بها بينما هو يفعل.

فإذا كان عن طريق التفكير ببعض الأمور، أيها الرهبان، تظهر عقبة الجهل غير المرئية وتتزايد عقبة الجهل الموجودة. وتظهر عقبة الرغبة بالحياة غير المرئية وتنمو عقبة الرغبة بالحياة الموجودة. فإن هذه الأمور التي لايجب التفكير بها هي التي يفكر

وما هي الأمور، التي يجب أن يفكر بها ولكنه لايفعل؟

فإذا كان عن طريق التفكير ببعض الأمور، أيها الرهبان، لاتظهر عقبة الرغبة الحسية غير المرئية وتتضاءل عقبة الرغبة الحسية الموجودة. كما لاتظهر عقبة الجهل غير المرئية وتتضاءل عقبة الرغبة بالحياة الموجودة... فإن هذه الأمور التي يجب التفكير بها هي التي لإيفكر بها.

وهكذا فإنه بنتيجة واقع أن التفكير بالأمور التي لايجب التفكير بها، وبإهماله التفكير بالأمور التي يجب أن يفكر بها، فإن العقبات غير المرئية تظهر، والعقبات الموجودة حالياً ننمو وتزداد.

وهكذا فهو يفكر بلا حكمة: «هل رُجدت في الماضي؟»، «ألم أكن موجوداً في الماضي؟»، «ماذا كنت في الماضي؟»، «كيف كنت في الماضي أماذا كنت في الماضي أماذا كنت في الماضي الأسيق؟»، «وإذا كنت في المستقبل؟»، «ألن أكون موجوداً في المستقبل؟»، «ألن أكون ساكون في المستقبل؟»، «كيف ساكون في المستقبل؟»، «كيف الكون في المبعد؟». كذلك يجعله الحاضر مرتبكاً حائراً في نفسه: «هل أنا موجود؟»، «من أنا؟»، «كيف «طل أنا موجود؟»، «من أنا؟»، «كيف «طال أنا موجود؟»، «من أنا؟»، «كيف «طال أنا موجود؟»، «من أنا؟»، «كيف

وهكذا فإنه بتفكيره غير الحكيم تنبثق فيه إحدى النظرات الخاطئة: طي روح»، هذه النظرة ترلد فيه حقيقية وثابتة. طيس لي روح»، هذه النظرة الولد فيه حقيقية وثابتة. عن طريق الروح»، هذه النظرة الخاطئة تولد فيه حقيقية وخارمة. «عن طريق الروح أعرف اللاروح»، هذه النظرة الخاطئة الأخرى تنبثق أيضاً فيه: «هذه الروح التي هي روحي، معردة عن نفسها وشاعرة، تتلقى هنا أو هناك نتيجة أعمالها الصالحة الطلعة التي لاتتغير، تبقى هكذا إلى الأبد».

هذا، أيها الرهبان، ما يسمى تخيلات، غابة آراء، صحراء آراء، ضلال آراء، اضطراب آراء، روابط آراء. والإنسان المرتبط بروابط الآراء هذه، أيها الرهبان، الرجل العادي غير المتعلم، ليس متحرراً من الولادة والشيخوخة والموت والأحزان والنواح والآلام والمتاعب المقلية وسكرات الموت. قلت لكم إنه غير متحرر من الآلام.

ولكن الحكيم العاقل، أيها الرهبان، التلميذ النبيل الذي يرى الكائنات النبيلة، والمثقف بالمذهب النبيل، والماشي في طريق

المذهب النبيل، الذي يرى الحكماء، ويتطم مذهب الحكماء ويمشي في طريق مذهب الحكماء، يعرف الأشياء التي يجب أن يفكر بها. والأمور التي لايجب أن يفكر بها.

إذن، إذا عرف الأمور التي يجب أن يفكر بها والأمور التي يجب ألا يفكر بها، فإنه لايفكر بالأمور التي لاينبغي التفكير بها، ويفكر بالأمور التي يجب أن تكون محل تفكيره.

وماهي أيها الرهبان الأمور التي يجب ألا يفكر بها وهو لايفعل؟

فإذا كان عن طريق التفكير ببعض الأمور، أيها الرهبان، تظهر عقبة الرغبة الحسية غير المرئية وتنمر عقبة الرغية الحسية الموجودة حالياً. وتظهر عقبة الرغبة بالحياة غير المرئية وتتزايد الرغبة بالحياة الموجودة. وتظهر عقبة الجهل غير المرئية وتنمو الرغبة بالجهل الموجودة. فبهذه الأمور التي لاينبغي التفكير بها هو

وما هي، أيها الرهبان، الأمور التي يجب التقكير بها وهو يفعل؟

إذا كان عن طريق التفكير ببعض الأمور، أيها الرهبان، لاتظهر عقبة الرعبة الحسية عبد الحسية غير المرئية بينما تتضاءل عقبة الرعبة الحسية الموجودة. ولاتظهر عقبة الرغبة بالحياة غير المرئية وتتضاءل عقبة الرغبة بالحياة الموجودة، ولاتظهر عقبة الرغبة بالجهل غير المرئية، وتتضاءل عقبة الرغبة بالجهل الموجودة، فإن هذه الأمور التي ينبغي عليه التفكير بها يفكر بها.

وهكذا من واقع ألا يفكر بالأمور التي لا يجب التفكير بها، فإن العقبات غير المرئية لانظهر فيه، بينما نتضاءل العقبات الموجودة في الحاضر.

وهو على هذا الأساس يفكر بحكمة: «هذا هو الألم». وبحكمة

يفكر: «وهذا هو سبب الألم». وبحكمة يفكر «وهذا هو انقطاع الألم». وبحكمة يفكر: «وهذا هو الصراط الذي يقود إلى انقطاع الألم».

فإذا فكر هكذا فإن ثلاث روابط تنحل فيه: هي الأنا، والشك، والاعتقاد بجدوى الطقوس والشعائر.

تلك هي، أيهاالرهبان، العوائق التي يجب هزيمتها بالتبصر. وما هي، أيها الرهبان، العوائق التي يجب الانتصار عليها بواسطة مراقبتها والسيطرة عليها؟

هاكم، أيها الرهبان: الراهب الذي ينظر إلى الأمور بحكمة ببقى محافظاً على رقابتها بملكة الرؤية. بينما، أيها الرهبان، ذلك الراهب الذي لايحافظ على مراقبتها بملكة الرؤية فإن العقبات الضاغطة والحارقة تظهر فيه. أما الذي بقي محافظاً على المراقبة بملكة الرؤية فإن هذه العوائق الضاغطة والحارقة لاتظهر فيه.

فإذا نظر إلى الأمور بحكمة فإنه يبقى محافظاً على السيطرة عليها بملكة السمع. بينما، أيها الرهبان، ذلك الراهب الذي لايحافظ على السيطرة على ملكة السمع تظهر فيه العقبات الضاغطة والحارقة. أما من بقي محافظاً على السيطرة على ملكة السمع فإن الدقبات الضاغطة والحارقة لاتظهر فيه.

وإذا نظر إلى الأمور بحكمة فإنه يبقى محتفظاً بالسيطرة على ملكة الشم. بينما، أيها الرهبان، ذلك الراهب الذي لايبقى محتفظاً بالسيطرة على ملكة الشم تظهر فيه العقبات الضاغطة والحارقة. أما من بقي محافظاً على السيطرة على ملكة الشم فإن العقبات الضاغطة والحارقة لاتظهر فيه.

(وكذلك هو الأمر في السيطرة على ملكة التذوق وعلى الملكات العقلية والحسية).

تلك هي، أيها الرهبان، العوائق التي يجب الانتصار عليها عن طريق المراقبة والسيطرة.

فما هي، أيها الرهبان، العوائق التي يجب الانتصار عليها عن طريق الممارسة الصحيحة؟

ها هو ذا الأمر، أيها الرهبان. إن الراهب الذي يتأمل سلوكه بحكمة يستعمل رداءه لغاية واحدة هي أن يحميه من البرد والحر ومن النُعرة (وهي نبابة كبيرة لاسعة) والبعوض والريح والشمس والأفاعي. أي بغية ستر عريه.

إذا تأمل سلوكه بحكمة فإنه يتناول غذاءه لا عن لذة وليس للمبالغة بالعافية، ولا للتفنن ولا للجمال، بل ليبقي على حياته وحسب، لإلغاء الأم، للمحافظة على حياة نبيلة، مفكرا: «بذلك أضع نهاية للألم القديم ولن أتسبب بالم جديد، وبذلك تبقى حياتي مستقيمة وسعيدة».

وإذا تأمل سلوكه بحكمة فإنه يستعمل ما يوجد من أدوية لدرء المرض لغاية واحدة هي أن تنقطع مشاعر الوهن القائمة، وأن يحافظ على صحته.

أما الذي لايمارس السلوك (الصحيح)، أيها الرهبان، فإن المصاعب الضاغطة والحارقة ستظهر عنده، ولاتظهر عند من يمارس السلوك الصحيح.

تك هي، أيها الرهبان، المصاعب التي يجب الانتصار عليها بالسلوك الصحيح.

فما هي، أيها الرهبان، المصاعب التي يجب الانتصار عليها بالسلوك الصحيح.

فما هي، أيها الرهبان، المصاعب التي يجب الانتصار عليها بالتجلد والتعايش معها؟

إليكم، أيها الرهبان، راهباً يتأمل الأمور بحكمة، يعاني (بصبر) من القر والحر والجوع والعطش ولسع النُعرة والبعوض ومن الريح والشمس والأفاعي، ومن الأحاديث المغتابة العدوانية السينة النية.

والأحاسيس الجسدية التي تليها مؤلمة واخزة متعبة غير مستساغة غير سارة مميتة. وهو يتحمل كل ذلك بصبر.

بينما، أيها الرهبان، ثمة راهب آخر غير متجلد، فتظهر فيه المصاعب الضاغطة الحارقة. بينما ذلك الذي تجلد وتحمل لاتظهر فيه هذه المصاعب الضاغطة الحارقة.

تلكم هي، أيها الرهبان، المصاعب والعقبات التي يجب التغلب عليها بالتجلد والتعايش والصبر.

فما هي، أيها الرهبان، العوائق التي يجب الانتصار عليها بتجنبها؟

إليكم، أيها الرهبان، راهباً يتأمل الأمور بحكمة. فهو يتجنب الغيل الهائج، ويتجنب الثور الهائج، والمناخ، ويتجنب الثور الهائج، والكب الهائج، والثعبان، وجنوع الأشجار المقطوعة، والأدغال الشؤكية والمستنقعات والأجراف وبيرر الأوحال والبالوعات. يتجنب الجلوس على مقاعد مخلوعة، وزيارة الأماكن السيئة، وأن يرتبط بأصدقاء لايستحقون الصداقة، وكل ما يعتبره العقلاء موضعاً للوم. فيتأمله الحكيم مثل هذه المقاعد المخلوعة، وتلك الأماكن السيئة وتبلم الأصدقاء السيئين، فإنه يتجنب كل ذلك بحكمة.

أما ما يتعلق، أيها الرهبان، بمن لايتجنب نلك، فإن المصاعب الضاغطة والحارقة تظهر عنده. بينما من يتجنبها لاتظهر لديه هذه المصاعب الضاغطة الحارقة.

تلكم هي، أيها الرهبان، العوائق التي يجب الانتصار عليها بتجنبها.

فما هي، أيها الرهبان، العوائق التي يجب الانتصار عليها بإزاحتها؟

اليكم، أيها الرهبان، راهباً يتأمل بحكمة. فإذا برزت لديه فكرة حسية فإنه لايتحملها، بل يزيحها، يرفضها، يبعدها، لايجعلها تولد.

وإذا برزت لديه فكرة عدوانية فإنه لايتحملها، بل يزيحها، يرفضها، يبعدها، لايجعلها تولد. وإذا برزت لديه فكرة بغضاء فإنه لايتحملها، بل يزيحها، يرفضها، يبعدها، لايجعلها تولد. كل الأمور السيئة التي تبرز فيه فإنه لايتحملها، بل يزيحها، يرفضها، يبعدها، لايجعلها تولد.

أما الذي لايزيحها، أيها الرهبان، فإن المصاعب الضاغطة الحارقة تظهر له، بينما هي لاتظهر عند من أزاحها ورفضها ولم يجعلها تولد.

تلكم هي، أيها الرهبان، العقبات التي يجب الانتصار عليها بإزاحتها.

فما هي، أيها الرهبان، العقبات التي يجب الانتصار عليها بالتنمية الروحانية؟

إليكم، أيها الرهبان، راهباً يتأمل بحكمة. إنه يطور وينمي إشراقة الانتباه التي يرافقها عدم الارتباط (الانفصال) وغياب الرغبة والانقطاع، وتقود إلى التخلي.

ومن يتأمل بحكمة ينمي إشراقة فحص القانون، التي يرافقها الانفصال (عدم التعلق بشيء)، وغياب الرغبة، والانقطاع، وتقود إلى التخلي.

ومن يتأمل بحكمة ينمي ويطور عامل إشراقة النشاط، التي يرافقها الانفصال (عدم التعلق بشيء) وغياب الرغبة والانقطاع، وتقود إلى التخلي.

ومن يتأمل بحكمة ينمي ويطور عامل إشراقة الفرح التي يرافقها الانفصال وغياب الرغبة والانقطاع، وتقود إلى التخلي.

ومن يتأمل بحكمة ينمي ويطور عامل إشراقة الهدوء التي يرافقها الانفصال وغياب الرغبة والانقطاع، وتقود إلى التخلي.

ومن يتأمل بحكمة ينمي ويطور إشراقة التركيز التي يرافقها الانفصال وغياب الرغبة والانقطاع، وتقود إلى التخلي.

ومن يتأمل بحكمة ينمي ويطور عامل إشراقة اللامبالاة التي يرافقها الانفصال وغياب الرغبة والانقطاع، وتقود إلى التخلي.

إذن، أيها الرهبان، إن من لاينمي ويطور عامل الإشراقة الروحانية فإن عوائق ضاغطة وحارقة تظهر عنده، بينما ذلك الذي يطور ذلك لاتظهر عنده العوائق المذكورة.

تلك هي، أيها الرهبان، العوائق أو المصاعب أو العراقيل التي يجب الانتصار عليها عن طريق التطوير الروحاني.

فيا أيها الرهبان، إذا ما هُزمت العوائق التي يجب أن تهزم عن طريق التبصر باللجوء إلى التبصر، وإذا ما هُزمت العوائق التي يجب أن تهزم عن طريق المراقبة والسيطرة باللجوء إلى العراقبة والسيطرة عليها، وإذا ما هُزمت العوائق التي يجب أن تهزم عن طريق السلوك الصحيح، وإذا ماهُزمت العوائق التي يجب أن تهزم عن طريق الصبر والمعايشة معها اللجوء إلى الصبر والمعايشة، وإذا ما هُزمت العوائق التي يجب أن تهزم عن طريق تجنبها، وإذا ما هُزمت العوائق التي يجب أن تهزم عن طريق المتقالمة وإذا ما التحديد أن تهزم عن طريق التمنية الروحانية التي يجب أن تهزم عن طريق التمنية الروحانية باللجوء إلى التنمية الروحانية، فسيوجد الراهب المتحدر من كل باللجوء إلى المتماعب والعراقيل. فقد دمر عطش الرغبة، وحل الرهبان، وضع طبهاية للألم،

هكذا تكلم بالغ السعادة، وتمتع الرهبان بكلامه وسعدوا.

## واتثوباما ـ سوتًا

## حكمة القماش

هكذا سمعت:

في إحدى المرات كان بالغ السعادة يقيم في دير أناثابينديكا في حديقة جيتا في ساڤاتي.

فتحدث بالغ السعادة بما يلي:

أيها الرهبان: كما أن قطعة من القماش قذرة وملطخة تبقى ذات لون قذر، تبقى ذات لون كنر، رغم أن الصباغ غمرها في أي لون، سواء كان أزرق أو أصفر أو أحمر أو برتقالي بسبب أنها كانت منذ الأصل قذرة وملطخة، كذلك هو الحال، أيها الرهبان، مع الفكر القذر، فإنه لابد أن يلقى نتائج بائسة.

وكما أن قطعة من القماش النظيف الجديد تبقى، أيها الرهبان، ذات لون نظيف، ذات لون جديد، بعد أن يغمرها الصباغ باي لون، أزرق، أن أصفر أو أحمر أو برتقالي بسبب أنها منذ الأصل جديدة ونظيفة، وكذلك هو الحال، أيها الرهبان، مع الفكر النقي فإنه لابد أن يلقى نتائج سعيدة.

فما هي، أيها الرهبان، قذارات الفكر؟

إن الجشع والرغبة هما قذارات الفكر. الخبث هو قذارة فكرية.

الغضب قذارة فكرية. سوء النية قذارة فكرية. النفاق قذارة فكرية. الاغتياب قذارة فكرية. الاغتياب قذارة فكرية. الاغتياب قذارة فكرية. التحايل قذارة فكرية. التحايل قذارة فكرية. الشبهة قذارة فكرية. الإدعاء قذارة فكرية. الإممال قذارة فكرية.

إذن، أيها الرهبان، عندما يعرف الراهب أن الجشع والرغية هما قذارتان فكريتان فإنه يرفضهما. وعندما يعرف أن الخبث قذارة فكرية فإنه يرفضه، وعندما يعرف أن الغضب قذارة فكرية يرفضه، وعندما يعرف أن سوء النية قذارة فكرية يرفضها. وعندما يعرف أن النفاق قذارة فكرية يرفضه، وعندما يعرف أن الاغتياب قذارة فكرية يرفضه، وعندما يعرف أن التحايل قذارة فكرية يرفضه، وعندما يعرف أن العناد قذارة فكرية يرفضه، وعندما يعرف أن يرفضه، وعندما يعرف أن التهور قذارة فكرية يرفضه، وعندما يرفض، وعندما يعرف أن التهور قذارة فكرية يرفضه، وعندما يعرف أن الشبهة قذارة فكرية يرفضها، وعندما يعرف أن الغطرسة قذارة فكرية يرفضها، وعندما يعرف أن الانعاء قذارة فكرية يرفضه، وعندما يعرف أن الإهمال قذارة فكرية يرفضه.

وعلى أساس موقف هذا الراهب، أيها الرهبان، فإن معرفة أن الجشع والرغبة هما قذارتان فكريتان تستدعي أن تكونا مرفوضتان.

ومعرفة أن الخبث قذارة فكرية تستدعي رفضه.

(... وهكذا حتى يستنفذ رفض كل هذه القذارات الفكرية).

إذن، أيها الرهبان، هذا الراهب الذي يملك مثل هذه الأخلاق، مثل هذه الصفات، مثل هذه الحكمة، يأكل الطعام بدون حبة سوداء

أو شريد أو كاري (نوع من البهارات الهندية)، دون أن يحزن فؤاده (فكره). ومثل ذلك، أيها الرهبان، حال قماش قدر وملطخ، إذا غسل بماء نظيف يغدو نقياً ونظيفاً. أو كالذهب الذي يمر في مصهر فيغدو نقياً لامعاً. وكذا الأمر، أيها الرهبان، مع هذا الراهب الذي يملك أخلاقاً كهذه، وصفات كهذه، وحكمة كهذه، فإنه ياكل الطعام بدون حبة سوداء ولاثريد ولا كارى دون أن يحزن (فكره).

إنه يبقى مضيئاً فكرُ حسن النية في اتجاه (الفضاء)، ثم في اتجاه ثان، ثم في اتجاه ثالث ورابع. وإلى تحت ومن خلال، وإلى كل مكان في العالم الواسع، يبقى مضيئاً فكرُ حسن النية عريضاً عميقاً بدون حدود، بدون كراهية ومتحرراً من العداوة والبغضاء.

يبقى مضيئاً فكرُ التعاطف الفرح في اتجاه (من الفضاء). ثم في اتجاه ثان وثالث ورابع وإلى فوق وإلى تحت ومن خلال، وإلى كل مكان في العالم الواسع، يبقى مضيئاً فكرُ التعاطف الفرح عريضاً عميقاً بدون حدود، بدون كراهية ومتحرراً من العداوة والبغضاء.

يبقي مضيئاً فكر اللامبالاة في اتجاه (من الفضاء)، ثم في اتجاه ثان وثالث ورابع وإلى فوق وإلى تحت ومن خلال، وإلى كل مكان في العالم الواسع، يبقى مضيئاً فكر اللامبالاة بالعرض والعمق وبدون حدود، بدون كراهية ومتحررا من العداوة والبغضاء.

عندئذ يفهم مايلي: «نلك ماهو موجود، هناك تضاؤل، هناك المجاز، هناك انعتاق لاحق من هذه الحالة المتيقظة». وعندما يدرك نلك، يتحرر الفكر من عائق الرغبة الحسية، يتحرر الفكر من عائق الرغبة الحسية، يتحرر الفكر من عائق الجهل. وعندما يتحرر يأتي الوعي «بأن التحرر هنا»، ويعرف «أن الولادة كُمُرت، والحياة النبيلة عيشت، وما ينبغي أن يُنجَز أنجِز، ولم يبق شيء بدون إنجاز».

إن هذا الراهب، أيها الرهبان، يسمى الراهب الذي اغتسل في الحمام الداخلي.

في أثناء هذا الوقت كان البراهمان (سانداريكا بهارانقاجا) جالساً بقرب بالغ السعادة، فالتقت عندئذ نحو بالغ السعادة وقال: «وهل سيذهب المبجل غوتاما ليتغتسل في نهر باهوكا؟».

«ولِمَ الباهوكا، أيها البراهمان؟ ماذا سيفعل الباهوكا؟».

«لأن الباهوكا، أيها المبجل غوتاما، يعتبر مقدساً عند عدد كبير من الكائنات، لأن الباهوكا، أيها المبجل غوتاما، يعتبر مطهراً عند عدد كبيراً من الكائنات. وإن عدداً كبيراً من الكائنات تغتسل من أعمالها السيئة في الباهوكا».

عندئذ وجّه بالغ السعادة إلى البراهمان سانداريكا بهارادڤاجا هذا المقطع من الأشعار:

في الباهوكا وفي الآذيكافا،

في الغايا وفي السانداريكا،

في الباياغا وفي الساراساتي،

وفي مجرى الباهوماتي،

واحد من المجانين ذو أعمال شريرة

رغم أنه اغتسل في هذه الأنهار لم يتطهر.

فما الذي يفعل السانداريكا أو الباياغا أو الباهوكا؟

إنها لاتطهر الرجل المبغض

الذي ارتكب أعمالاً شريرة.

بالنسبة للرجل الطاهر، الزمن دائماً هو زمن الفاغو.

بعد سيامته بوقت قليل وعندما أصبح المبجل بهارادفاجا وحيداً، منزوياً عن الناس، ساهراً، متيقظاً، متحمساً، مصمماً، وصل بسرعة لهذا المهدف الذي من أجل تحقيقه والوصول إليه يترك أبناء العائلات النبيلة بيوتهم ليعيشوا بدون بيت... هذا الهدف للحياة القدسية الذي لامثيل له حققه في هذه الحياة نفسها وفهم أن:

«الولادة نُمُرت، والحياة النبلة عيشت، وما يجب إنجازه أنجز، ولم يبق شيء لإنجازه». وبذلك أصبح المبجل بهارادڤاجا في عداد الأراهانت. بالنسبة للرجل الطاهر كل يوم مقدس. بالنسبة للرجل الطاهر ويعمل بطريقة طاهرة له دائماً ال عادة.

أيها البراهمان، اغتسل أنت هنا،

انشر فكرة السلام بين كل الكائنات،

إذا لم تتفوه بكلام خاطئ،

إذا لم تسبب ضرراً للحياة،

إذا لم تأخذ ما لم يُعطُ لك،

إذا كنت تملك الثقة ولاتضمر الطمع،

فما الذي ستفعله في الغايا؟

إن بئرك أيضاً هو الغايا.

ما إن قيل ذلك حتى قال البراهمان سانداريكا بهار ادڤاجا لبالغ السعادة:

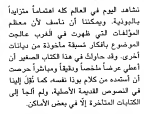
«راتع، أيها العبجل غوتاما، رائع أيها العبجل غوتاما. إن ذلك حقاً، أيها العبجل غوتاما، كما لو أنك أقمت ماهر مقلوب، وكشفت عما هو خفي، وأبنت الطريق للتألف الضال، أو أنك أتيت بحصباح في الظلام وأنت تفكّر: فليرَ الأشكال من لهم عيون. وإلى ذلك فإن المبجل غوتاما جعل العبدأ (المذهب) واضحاً على عدة أشكال. ومأانذا ألجأ إلى العبجل غوتاما، إلى العبدأ، إلى نظام الرهبنة (السانغا). فهل أستطيع أن أقبل من المبجل غوتاما، هل أستطيع أن أقبل من المبجل غوتاما، هل أستطيع أن أحصل على سيامة الراهب؟».

وقد تم قبول البراهمان سانداريكا بهارادڤاجا من بالغ السعادة، وحصل على سيامة الراهب وأصبح راهباً.





#### يقول راهولا في «مدخل» كتابه:



في هذا العمل واجهت صعوبات مختلفة، إذ حاولت أن أتجنب الإفراط في التقنية والإفراط في الإبتذال والتعميم في الوقت نفسه، وأن أقدم القارئ عرضاً مفهوماً يمكنه أن يفيد منه دون أن أضحي مع ذلك بشيء من جوهر خطابات بوذا أو من شكلها. ومع محافظتي على اتباع النصوص الأصلية على أكثر ما يمكن من القرب، فقد جهدت أن أجعل ترجماتي لها ميسرة ومقروءة.

